
flocel sabaté

9

Introducció

Les respectives investigacions van apropar els nostres grups de recerca en 
Història Medieval, centrats a les universitats de Lleida i de Toulouse. La preocu-
pació comuna, per copsar les raons de la convivència i de la tensió a la societat 
baixmedieval, ens facilità la comprensió que partint de punts de partida diferents 
podíem convergir a il·luminar millor unes mateixes estances del coneixement 
des d’una clara interdisciplinarietat. Vam desenvolupar aquestes reflexions i les 
exposàrem, juntament amb un pla de treball conjunt, a la Secretaria de Estado de 
Educación y Universidades del Ministerio de Educación, Cultura y Deportes espanyol i 
al Centre National de Recherche Scientifique de France, a fi d’acollir-nos al “Programa 
de Cooperación franco-español en Ciencias Sociales” mitjançant un nítid projecte 
de recerca comú entorn de La convivencia de comunidades culturales contrapuestas en 
Europa. Judíos y conversos en las ciudades del espacio transpirenaico medieval. L’aprovació 
d’aquest projecte ens impulsà a treballar-hi al llarg dels anys 2003 i 2004, accen-
tuant els contactes mutus i compartint nombroses reflexions. Des d’aquesta relació, 
vàrem entendre que seria profitós celebrar una primera reunió científica sota el 
format d’unes taules rodones, a fi de debatre entorn de les fonts que possibiliten 
el nostre treball investigador al voltant dels textos de disputa i de propaganda, 
la justícia i la fiscalitat, la realitat de la presència jueva, el pes real del crèdit i la 
posició dels conversos a l’espai urbà. Aquesta engrescadora trobada es va celebrar 
a Carcassona l’octubre de 2003, de manera prou profitosa com perquè decidíssim 
recollir no sols els textos exposats sinó també els debats produïts, configurant tot 
plegat el volum primer de la col·lecció “De Christianis et Iudeis ad Invicem”, en-
cetada el 2006 gràcies a què l’Editorial Milenio adaptés els nostres reptes científics 
a l’empenta per obrir nous viaranys editorials1.

Un cop apamada la reflexió sobre les fonts de la recerca, calia penetrar direc-
tament en les aportacions específiques que frueixen de la investigació, i fer-ho amb 

1. F locel Sabaté et Claude Denjean, éds., Chrétiens et juifs au Moyen âge: sources pour la recherche d’une 
relation permanente,  Editorial Milenio, Lleida, 2006.



10

introducció

el mateix esperit interdisciplinari. Això ens va portar a obrir el ventall de treball per 
tal de poder compartir una reunió científica amb investigadors ben diversos que, 
des d’àmbits força variats, en els darrers temps han estat avançant en la perfilació 
rigorosa dels vessants del contacte i la convivència entre les comunitats jueves i 
cristianes a la baixa edat mitjana, convertint així els nostres grups de recerca en 
promotors d’una trobada més ampla i, per tant, més enriquidora gràcies a la suma 
de perspectives esperada.

Pensàrem en Girona com a lloc idoni per materialitzar aquest objectiu. L’aposta 
d’aquesta ciutat, al llarg dels darrers anys, per a visualitzar la petja jueva a través 
del Patronat Call de Girona2 i l’específic repte de desenvolupar una recerca de 
qualitat, explícitament assumit mitjançant el seu Institut d’Estudis Nahamànides, ens 
engrescà a apropar-nos-hi. Enteníem, a més, que la reflexió entorn de la convivència 
medieval entre cristians i jueus pot ser degudament estimulada en un ambient que 
perllongui, d’alguna manera, la petja tant urbanística com arqueològica i monu-
mental d’aquells temps, com en certa manera es pot apreciar no sols pels carrers 
del barri antic de Girona sinó, de manera destacada, en les importants traces que 
singularitzen la veïna vila de Besalú.

Sumàrem així la paraula de diversos investigadors expressament desplaçats 
per a participar en la convocatòria gironina, generant una rica i densa trobada 
de cinc dies, en què, de manera articulada i ordenada, repassàrem els diferents 
àmbits de la relació, des de la pretensió de ressaltar les darreres innovacions en 
la recerca i atenent, en definitiva, la voluntat d’aconseguir una visió completa i 
global entorn dels continguts reals de la convivència entre unes comunitat culturals 
properes i diferents. Per això fixàrem cinc àmbits, amb la intenció d’analitzar les 
relacions de polèmica, per tal de repassar les tensions ideològiques, tant en la 
intensa formulació teòrica com en la quotidianitat; les relacions de conversió, a 
fi de precisar l’espai real que ocupava el convers, la figura més emblemàticament 
—i sovint dolorosa— situada entre uns i altres; les relacions sorgides a través 
dels diners, per conèixer les veritables dimensions del tracte econòmic entre uns 
i altres; les relacions d’identitat i convivència, volent penetrar en els eixos vitals 
que defineixen els trets que basteixen la identificació de cadascú amb el propi 
grup i, a partir d’aquí, el tracte amb l’alteritat; i les relacions amb la ciutat, atès 
que poques vegades trobarem un cas com el present, en què l’urbanisme ocupa 
un lloc tan explícit en l’evolució ideològica de la coexistència de dues comunitats 
que han de compartir la ciutat des de la mútua inassimilació social. Hi afegírem 
encara apropaments explícits a les petges del passat, en recórrer els carrers del 
call de Girona, en visitar el Museu d’Història dels jueus al Centre Bonastruc ça 
Porta de Girona, en escoltar la música sefardita en el concert interpretat per 
Elena Martinell i, també, en visitar l’exposició “El secret dels llibres” a l’Arxiu 

2. F locel Sabaté, “La Sefarad cautiva y reiventada o los retos de la arqueología y la divulgación del 
patrimonio cultural,” ¿Una Sefarad inventada? Problemas de identificación de los restos materiales hispano-judíos 
(Toledo, 3 al 6 de septiembre de 2007), Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, Cuenca, en premsa.



11

cristians i jueus en contacte a l’edat mitjana

Històric de Girona, basada en els fragments de documents hebreus localitzats en 
aquest arxiu.

Deixant escolar un llarg període de reflexió, hem aplegat en el present volum 
els textos exposats durant la trobada. Considerem que és la millor manera de ren-
dibilitzar l’esforç d’una reunió científica generada per a sumar aportacions plurals 
i diverses, i que sens dubte trobarà, gràcies a la publicació, una adient projecció 
amb efectes multiplicadors sobre les recerques actualment en curs en nombrosos 
àmbits. Tenim així la sort, d’apropar-nos a la complexitat vital dels conversos grà-
cies als mots de Danièle Iancu-Agou, Gérard Nahon, Michelle Fournié, Gaëlle le 
Dantec, Rafael Narbona i Christine Stallaert, conjunt que ens enriqueix no sols 
per sumar diferents realitats socials i geogràfiques sinó per aportar-hi diverses pers-
pectives disciplinàries; de prosseguir la relació amb la valoració de les polèmiques 
en una llarga cronologia i una plena diversitat social de la mà de Bruno Dumézil, 
Josep Hernando, Fabienne Guillen-Diop, Jacqueline des Rochettes i John Tolan; 
de pouar en l’interior dels eixos ideològics d’uns i altres i en la realitat del tracte 
diari mitjançant els estudis de Joseph Shatzmiller, Jaume Riera,3 Javier Castaño, 
Asunción Blasco, Prim Bertran, Ferran García-Oliver, Anthony Pinto, Anne Zink, 
Flocel Sabaté, Martine Charageat i Antoni Riera; de col·locar en el seu just lloc el 
pes de les relacions econòmiques i fiscals a través de les aportacions de Lydwine 
Scordia, Juan Carrasco, José Hinojosa, Claude Denjean i Teresa Aleixandre; de 
copsar, finalment, la realitat tangible de l’espai vital dels uns i els altres, gràcies 
a les reflexions, sobre el terreny gironí i besalunenc, de Sílvia Planas, Maria José 
Lloveras i Josep Maria Nolla, aquest amb el treball arqueològic conjunt de Jordi 
Sagrera, Eduard Canal i Josep Canal. Respecte dels convocats i participants a la 
reunió científica sols hi trobem a faltar els textos de Manuel Sánchez i de Maïté 
Mir, el primer indagant el pes de les aljames jueves en la fiscalitat reial de mitjan 
segle XIV i la segona allargant el raonament vers els segles moderns, per a copsar 
la visió del jueu en autors com Gonzalo Correas. Alhora, per raons de força major, 
Sébastien Tank no pogué presentar, com hauria desitjat, la seva recerca sobre Le 
giyyur: une histoire politique; i Mònica Carbelo no pogué cloure la seva anunciada 
recerca sobre l’Agressió i incitació a la conversió a Lleida el 1391.

Arribats a aquest punt, ens sentim joiosos de cloure un camí recorregut 
plegats, en què, gràcies a comptar amb el suport de les institucions públiques de 
recerca, de compartir de manera entranyable l’empenta organitzativa dels grups 
de recerca lleidatans i tolosans amb els companys gironins i de poder gaudir de la 
sensibilitat receptiva de la trentena de col·legues amb qui vàrem aplegar les nostres 
preocupacions investigadores, hores d’ara podem oferir a la comunitat científica 
i a la societat en general aquesta publicació, que no sols recapitula coneixements 

3. D esprés de ser requerit moltes vegades perquè aportés el text presentat a Girona sobre la 
historiografia contemporània referent als jueus medievals, finalment aquest autor ha lliurat un text sobre 
un tema ben diferent a l’exposat, centrat en la pena de mort aplicada als jueus a la Corona d’Aragó. Atesa 
la qualitat i l’interès del text, i la coherència amb la trobada científica, hem acceptat incloure’l en el present 
recull.



12

introducció

sobre allò que va succeir en el passat sinó que, alhora, aporta les reflexions sobre 
les raons de la convivència i de la relació entre comunitats culturals diverses que, 
d’una manera o altra, comparteixen els mateixos destins de la societat. Esperem, 
doncs, que la suma de perspectives contribueixi a obrir nous finestrals per al millor 
coneixement sobre unes pautes de comportament plasmades entre dues comunitats 
que compartiren espai urbà en les mateixes terres en les quals, segles després, hi 
prenen el testimoni de la recerca i la reflexió.

Flocel Sabaté 
Universitat de Lleida

Claude Denjean

Université de Toulouse-Le Mirail



I

JUEUS I CRISTIANS. RELACIONS DE CONVERSIONS
JUIFS ET CHRÉTIENS. RELATIONS DE CONVERSIONS

JUDÍOS Y CRISTIANOS. RELACIONES DE CONVERSIONES





15

Au sein du judaïsme provençal de la fin du XVe siècle, trois temps de conver-
sions à la religion majoritaire peuvent en gros être distingués.

La documentation notariée témoigne en effet d’abandons de la foi ancestrale 
assez nombreux dès l’époque du roi René, qui s’amplifient en temps d’émeutes, et 
culminent quand les arrêts de bannissement vont intimer des choix irrévocables: 
partir ou se convertir.

1. De 1460 à 1480: les conversions produites sous le règne du roi René

Entre 1460 et 1480, des cas de conversions ponctuelles, spontanées, ne sur-
venant pas en temps de crise, ont pu être observés au terme d’enquêtes souvent 
délicates car les convertis changent de nom en abjurant et retrouver leur origine 
est tâche malaisée. 

La date effective des conversions reste en général difficile à établir avec 
précision. En effet, familiers de la documentation en tant que juifs nommément 
désignés, ils apparaissent soudain dans un acte avec nouveaux nom et patronyme 
chrétiens, suivis de l’indication neofitus, laquelle n’est pas employée systématique-
ment; en outre quand par chance le tabellion précise l’identité autrefois juive, 
il s’agit d’une «date de première mention» qui n’implique pas la date réelle de 
conversion. 

Cette phase de repérage et d’identification des convertis peut être longue et 
prendre parfois des années; pour déjouer ces pièges, retrouver les lignées, il convient 
de s’armer de patience et de poursuivre les dépouillements systématiques jusqu’à 
ce qu’un acte providentiel (restitution de dot, questions d’héritages ou arriérés de 
dettes) mette sur la piste du passé juif du converti. 

En dépit de ces difficultés préalables, la documentation latine s’avère généreuse 
sur certains cas identifiés de Juifs de la communitas judeorum qui basculent dans le 
christianisme dominant, devenant des olim judei, nunc christiani, pourvus des nouvel-
les identités des parrains chrétiens; mais les archives restent avares de données sur 
les raisons qui les ont conduits à abandonner ce que les textes appellent «la foi 
judaïque erronée» ou «l’incroyance juive» (au XIIe siècle, Hermann évoquait «les 

LES CONVERSIONS DES JUIFS PROVENÇAUX 
CHRONOLOGIE, MOTIVATIONS, RÉUSSITES (1460-1530)

Danièle Iancu-Agou



16

les conversions des juifs provençaux

filets de l’infidélité judaïque»1. Pas de récit, d’écriture, ou d’autobiographie de 
convertis, même si nous avons trouvé et publié des cas documentés de conversions: 
les textes notariés livrent nombre d’éléments sur les parentés, les mariages, les 
fortunes, leur culture, les nouveaux milieux où ils s’intègrent, permettant de fines 
approches prosopographiques, en revanche ils expriment peu des sentiments, des 
émotions de ceux qui sont appelés des «neofiti».

Néanmoins, çà et là, on a pu entrevoir les ressorts de certains comporte-
ments .

Lorsque des hommes plutôt jeunes, souvent célibataires issus de familles de 
notables des juiveries, quittent leurs groupes parentaux pour embrasser la foi do-
minante, on peut songer à l’attrait suscité par de hauts parrainages qui favorisent 
une adoption plus lisse, sans aspérités, une insertion plus rapide.

Elans de l’âme? désirs d’ascension sociale? tentations de sécurité, de normali-
té?: autant d’indices des aspirations et de la vulnérabilité de la judaïcité provençale 
exposée aux ruptures de transfuges précoces séduits par la société globale.

Egrenons nos exemples des années 1460: le fils Botarelli de Marseille, issu 
d’une famille de notables et de dirigeants communautaires2, qui deviendra le 
converti Pierre de Ribiers, courtier du roi René, s’embarquant sur des galéasses 
pour livrer au monarque soieries délicates, épices, denrées rares et exotiques; ou 
encore, toujours à Marseille, un individu à  la parenté mal cernée, mais qui «réus-
sira» socialement: Cregut Bonnet, repéré nouveau chrétien en 1460 sous le nom 
de Jacques Turelli, nommé en 1466 «collecteur de la taille des Juifs» et devenant à ce 
titre très influent dans la cité phocéenne; sa fille Béatrice entrera dans une des 
familles les plus célèbres des convertis de Provence, les Nostredame, devenant par 
là la grande-mère maternelle de Nostradamus.

A Aix-en-Provence, le cas documenté de Jean Aygosi a montré le comportement 
d’un nouveau-chrétien à travers ses dernières volontés modifiées par trois fois; ne-
veu d’un médecin lettré d’Arles, Bendich Borrian3, ce marchand-lainier olim judeus 
appelé naguère Crescas Vitalis Avigdor, a laissé quatre testaments très éclairants sur 
son attitude envers ses filles demeurées juives, nées de deux lits différents, auxque-
lles «pour soulager sa conscience», il avise dans le second énoncé testamentaire de 
1477 de restituer les dots de leurs mères décédées, et de léguer à chacune une 
maison dans le quartier juif, rue des Guerriers; il modifiera certes la nature et le 
montant de ces legs, devra faire face à un procès que lui intente l’une de ses filles 
Mirete Orgier, ce qui nous vaut d’être renseignés sur les titres de dix-sept manus-
crits hébraïques qui lui sont réclamés; autant de données précieuses le situant dans 

1.  J. Cl. Schmitt, La conversion d’Hermann le Juif. Autobiographie, Histoire et Fiction, Paris, 2003. Voir 
notre compte-rendu dans la Revue d’histoire  ecclésiastique, 1, (2005), p. 200. 

2.  D. Iancu-Agou, «Autour du testament d’une juive marseillaise (1480)», Marseille, Revue municipale, 
132/133, 1983, p. 30-35, et «Les Juifs exilés de Provence (1486-1525)», Judenvertreibungen in Mittelalter und 
früher Neuzeit,  F. Burgard, A. Haverkamp, G. Mentgen, dir., Hanovre , 2000, p.119-134.

3. N ous avons publié le testament de maître Bendich Borrian et de son épouse Mossone. Voir 
D.Iancu-Agou, «Une vente de livres hébreux à Arles en 1434. Tableau de l’élite  juive arlésienne au milieu 
du XVe siècle», Revue des études juives, CXLVI/1-2 (1987), p.5-62.



17

Danièle iancu-agou

son passé juif, mais qui renseignent aussi sur la nouvelle société qui l’entoure, du 
«beau monde» aixois, très influent (les Puget, les Guiran, héritiers d’une partie de 
sa fortune), qui oriente sans doute ses décisions: notre néophyte, fervent prosélyte, 
agit dévotement, faisant du mécénat religieux, destinant une partie de sa fortune 
à l’église Saint-Sauveur d’Aix (portail en cours d’édification, reliquaire du premier 
évêque légendaire saint Maximin, etc.)4.

Recrue fortunée, issue des meilleurs milieux juifs provençaux, celui des élites 
lettrées rationalisantes, Crescas Vitalis Avigdor a sans-doute cédé à un élan de l’âme, 
sa conversion étant survenue dans les années 1460, lorsque rien n’affecte le climat 
paisible qui prévaut encore autour des communautés juives du roi René.

Les autres exemples dignes d’intérêt sont ceux qui touchent la famille Abram 
de Draguignan: trois cas féminins, ceux des filles du médecin Massip Abram, sur 
lesquelles nous est parvenue, véritable aubaine, une documentation aixoise tellement 
exceptionnelle qu’elle fut le point de départ d’une thèse d’Etat: qu’il me soit permis 
de renvoyer à sa publication5. Pour l’essentiel, il suffit de dire que Bonedone Abram, 
mariée d’abord dans son milieu d’origine, convole une seconde fois lorsqu’elle est 
la convertie Guilhelmette de Villages (1467) en s’alliant à un néophyte comme elle, 
René de Saint-Maurice, «filleul et familier» du monarque; sa demi-sœur Régine 
quitte un mari juif Bonet Astrug de Lattes (promis à un bel avenir) pour épouser 
en 1472 en secondes noces l’écuyer des cuisines royales, Gillet Gilibert, coupable 
si l’on en croit le roi René lui-même (Lettres de 1474) d’avoir converti de force…
une  fille Abram!; la troisième soeur Charlotte, n’est appréhendée qu’en tant que 
convertie, «filleule (et cela n’est pas peu) de la reine Jeanne de Laval et du duc de 
Calabre», et épouse à son tour d’un néophyte Jean de Laudun, fils d’un médecin 
juif de Saint-Rémy. Ces riches héritières ont sans aucun doute été sollicitées en haut 
lieu pour graviter de la sorte autour du milieu de Cour, et entrer dans la société 
chrétienne avec leur fortune et de prestigieux parrains.

Le roi René qui a toujours condamné les conversions forcées a cependant pa-
rrainé et récompensé plus d’un candidat à la lustration baptismale, fût-il un pauvre 
hère ou un individu de la meilleure société juive, offrant dès lors son prénom et 
parfois même son patronyme aux nouveaux élus: outre René de Saint-Maurice déjà 
cité au nom lourd de sens (le roi est né le jour de la Saint-Maurice, et son tombeau 
est à la cathédrale Saint-Maurice d’Angers!), de nombreux autres René néophytes 
témoignent par leur prénom peu banal du haut parrainage royal: citons les petits-
fils du célèbre savant Isaac Nathan d’Arles: René de Valoys, et René Daugières fils 
respectifs des médecins Bonjues et Astrug Nathan; citons enfin le «René Danjou de 
Pertuis», «filleul du roi René», originaire d’Avignon, venu s’installer à Pertuis.6

Ces transfuges «précoces», en rupture avec leur milieu d’origine, se position-

4. D . Iancu-Agou, «Le néophyte aixois Jean Aygosi (1441-1488). Passé juif et comportement chrétien», 
Michaël XII, Université de Tel Aviv, Tel-Aviv, 1991, p.157-212.

5. D . Iancu-Agou, Juifs et Néophytes en Provence. L’exemple d’Aix à travers le destin de Régine Abram de 
Draguignan (1469-1525), Préface de G.Duby, Postface de G. Nahon, Paris-Louvain, 2001.

6.  Ibid, tableau n°16, p.104-105.



18

les conversions des juifs provençaux

nant à la périphérie de leurs anciennes communautés, seront souvent rejoints par 
leurs familles lorsque la fin de siècle se fera menaçante.

En définitive et paradoxalement, le règne plutôt clément de René encouragea, 
semble-t-il, par la séduction (et non pas tellement par la force)7, les décisions de 
conversion, et prépara l’évolution ultérieure.

2. Les conversions de temps d’émeutes (1484-1495)

Après la mort du roi René survenue en juillet 1480, une vague d’émeutes se 
produit dans les années 1484. 

Le sac de la Juiverie d’Arles du 7 juin 1484 , dont la relation détaillée est ra-
pportée dans un registre de notaire, ouvrit en effet un long cycle de «commotions 
populaires» dont les communautés juives du bas Rhône firent les frais. L’impact 
de ce vacarme sanglant (cinq à six victimes juives jetées dans le Rhône qui longe 
l’habitat juif, et neuf morts chrétiens pour avoir voulu potéger de juifs) produit 
«à l‘heure des vêpres» ne se fit pas attendre: quinze jours après l’assaut, une cin-
quantaine de Juifs arlésiens se convertissaient, à l’instar des Juifs aixois terrorisés 
par une attaque similaire un demi-siècle plus tôt.8

Dans le sillage de ce «tumulte», les Juifs de Salon, de Tarascon connaissent 
à leur tour «invasion et destructions» (1485-1489) au temps des moissons et des 
vendanges. Le climat s’est ainsi considérablement dégradé dans la Provence françai-
se (depuis 1481) où le nouveau pouvoir a de plus en plus de mal à endiguer les 
désordres engendrés par la présence d’une minorité autrefois tolérée, à présent 
objets de griefs socio-économiques et religieux.

Puis c’est la Haute Provence au début du mois de mai 1495 qui est le théâtre 
de nouvelles violences anti-juives. La longue agression des premiers jours de mai 
1495, semblable à celle du printemps 1475 de Digne par sa mise en scène specta-
culaire orchestrée par les Ordres mendiants, provoqua surtout des pillages dans le 
quartier juif déserté de Manosque, et prit l’allure d’une kermesse fêtant au sortir 
d’un mariage chrétien, la perspective annoncée d’une expulsion des Juifs.9

Durant cette période tourmentée, le comportement des Juifs est fébrile; pressen-
tant la montée des périls, dans un contexte européen de plus en plus sombre qui a 
entériné la spectaculaire éviction ibérique de 1492 aux effets concrets ressentis dans 
le port de Marseille10, les Juifs de haute Provence et de la région rhodanienne se 
déplacent, quittent leurs collectivités crispées et fragilisées par les assauts extérieurs, 

7.  Même si nous avons relevé quatre cas de conversions «par la contrainte», atteignant des victimes 
toutes féminines. Ibid, p.110-111, et tableau n°15, p.112: «Les conversions ‘forcées’ en Provence à la fin du 
XVe siècle»; et aussi D. Iancu, Ètre juif en Provence au temps du Roi René, Paris, 1998.

8. N . Coulet, «Une vague d’émeutes anti-juives en Provence au XVe siècle(1424-1430)», Michaël 
XII..., 1991, p.27-84.

9.  Pour les émeutes anti-juives de la fin du XVe siècle, cf. D.Iancu, Les Juifs en Provence (1475-1501). 
De l’insertion à l’expulsion, Marseille, 1981, chapitre IV «Vacarmes et tumultes en Provence: le mécanisme 
des émeutes», p.109-159.

10.  I. Loëb, «Un convoi d’exilés d’Espagne à Marseille en 1492», Revue des études juives, IX (1884), 
p. 66-76.



19

Danièle iancu-agou

par les défections nombreuses (victimes et conversions), et remédient à la nouvelle 
précarité de leur existence en parant au plus urgent: des Juifs arlésiens, tarasconnais 
ont fui vers le Comtat; ils sont sommés de réintégrer leurs domiciles pour satisfaire 
aux devoirs fiscaux; les communautés juives d’Aix, de Pertuis, paraissent plus sûres: 
on y vient trouver refuge; quant aux Juifs marseillais, un grand nombre a avisé dès 
1486 de s’embarquer vers la Sardaigne, reprenant la route du corail des siècles 
précédents, sachant trouver à Alghero relations et parents. Un témoin singulier, 
le néophyte Jacques Turelli cité supra, familier de l’état de leurs fortunes puisque 
collectant leur taille depuis une vingtaine d’années, est requis pour tenir informée 
la municipalité de cet exode pratiqué sous le manteau.11

L’on peut retenir chez les notaires quelques cas saillants de conversions: le 
frère de Régine Abram, Jacob Massip Abram, médecin dracénois, a fini par se con-
vertir, repéré tel en 1489 sous le nouveau nom chrétien de Raymond de Cipières;  
à la même date à Aix, le petit- fils du médecin Jacob Bonsenhor, fils des notables 
aixois Salomon et Tholsane Jacob, est appréhendé dans sa nouvelle identité de 
converti: appelé Aymeric Malespine, ayant emboîté le pas à l’oncle Bonsenhor 
Jacob devenu à Aix dès 1482 (première mention) le néophyte François de Pertuis 
alias de Guerre, et au cousin salonnais Profach Bonsenhor repéré en 1480 sous le 
nouveau nom de Pierre Marc. 

Aymeric se révèle vite omniprésent dans les documents d’archives, consentant 
d’énormes prêts à ses anciens coreligionnaires à la veille de leur bannissement; ce 
marchand lainier va connaître une ascension sociale spectaculaire, facilitée par son 
mariage avec la fille du collecteur de la tallia, le converti marseillais Jacques Turelli. 

Bien d’autres Juifs provençaux familiers de nos documents se retrouvent  
dans les registres aixois avec de nouvelles identités: ne pouvant les citer tous12, on 
soulignera le cas du marchand de tissus de Grasse, Jassonus Jassiel, abandonnant 
la «loi hébraïque erronée» pour prendre le nouveau nom chrétien de son parrain, 
Alain Leant, seigneur de la Brillanne, et se nommer dès 1481 Alain de la Brillanne; 
on peut relever aussi le cas de ce Juif de Forcalquier, portant en 1489 le nom du 
neveu du roi René, Charles du Maine, son probable parrain.

Là aussi durant cette période, la documentation livre peu de données sur le 
déroulement des conversions elles-mêmes, du baptême. Nous devons nous conten-
ter de bribes d’éléments épars: par exemple, les archives communales de Marseille 
signalant dès 1488 le baptême d’un Jean de Marseille, «Juif espagnol», et indiquant 
surtout la liste des dépenses faites à cette occasion: vêtements complets (drap pour 
les robe, jaquette et leur façon, chausses, pourpoint, bonnet, savates, chemises, drap, 
aiguillettes) pour le baptisé13, et frais de nourriture pour huit jours, conformément à 

11. D . Iancu-Agou, «Les Juifs exilés de Provence (1486-1525)..., p.121-122. Et aussi mon article á 
paraîte: «Portrait des juifs marseillais embarqués pour la Sardaigne en 1486. Domés prosographiques», Gli, 
Ebrei in Sardegna nel contesto meidterraneo, dir. C. Tasca (convegno internazionale, 17-20 novembre 2008).

12.  Voir les tableaux rassemblés dans Juifs et Néophytes...,  et notamment tableau n°22, p.143-144.
13. L e document est publié dans Juifs et Néophytes…, p.119, note 30, et p.531, pièce justificative 

n°32. Plus tard à Venise (XVIe siècle), l’expression «habiller un Juif» désignera métaphoriquement son 



20

les conversions des juifs provençaux

l’attitude traditionnelle de l’Eglise prévoyant l’attribution de récompenses, d’aumônes 
et de présents aux néophytes.

On a trace encore de trois autres Juifs espagnols, convertis à Marseille en oc-
tobre 1493 dans l’Eglise des Acoules et baptisés par Louis Gautelme, vicaire : Antoinette 
Aymar (autrefois Salbona de Murcie), son fils Janico (ex-Salomon) et sa soeur 
Dalphina Aymar (ex-Paloma). De tels baptêmes célébrés à Marseille font songer au 
contenu même du dernier décret d’expulsion du 31 juillet 1501 frappant les Juifs 
de Provence et exhortant «ceux qui vouldroient prendre et accepter sans fraude (la loy 
crestienne), d’aller ouyr l’esveque de Marseille» qui exerce la plénitude du sacerdoce 
de l’enseignement.

3. Les néophytes de 1501 ou les convertis «du dernier recours»

La documentation du début du XVIe siècle a permis d’observer l’ampleur du 
mouvement de conversions après l’application de l’édit de bannissement.

Sur un millier d’individus ayant choisi la religion de la société englobante 
pour pouvoir demeurer en Provence, conserver habitudes et biens, nous avons pu 
reconnaître deux cents Aixois, et cent Provençaux, avec leurs anciens noms juifs 
et nouvelles identités adoptées à partir de septembre 1501. Ayant attendu en effet 
jusqu’au dernier moment, les convertis de l’été 1501 semblent avoir opté pour le 
dernier recours, en groupe, (comme s’il leur avait été plus facile de sauter le pas 
en collectivité), dans une décision apparue comme inévitable, inéluctable, dans un 
mouvement imposé de l’extérieur par le nouveau pouvoir français de la Provence, 
aligné d’ailleurs sur les mêmes décisions d’éradication européennes (Espagne, Si-
cile, Sardaigne, Roussillon-Cerdagne, Portugal, Italie du Sud, et plus précocement 
Angleterre et France): les Juifs provençaux subiront au fond le sort commun des 
communautés d’Occident.

Sauvegardant sans aucun doute leur sécurité économique, les élites ont franchi le 
pas de la conversion, avec leurs familles; nunc christiani, gros prêteurs et commerçants, 
médecins lettrés et nantis, ayant tous été à tour de rôle dirigeants communautaires 
de leur groupe, ont donné l’exemple, suivis par le petit monde des artisans juifs, 
matelassiers et tailleurs, teinturiers et copistes, etc. Sans disparaître tout à fait, en 
acceptant de se transformer, un pan entier de la communitas judeorum a ainsi basculé 
dans le christianisme imposé, refusant de payer le prix d’un exil hasardeux dans 
une Europe où les espaces consentis aux Juifs se sont fermés progressivement.

Par ailleurs la réussite de certains néophytes du XVe siècle comme Jacques Tu-
relli, l’arrière grand-père maternel de Nostradamus et son gendre aixois Aymeric de 
Malespine, les cousins salonnais de ce dernier, les Marc, ou encore les Cipières, les 
Orgon de Pertuis, etc. a pu motiver les candidats à la conversion du XVIe siècle, et les 
convaincre que l’insertion permise et prouvée en terre provençale chrétienne restait 
la meilleure solution. Ils n’ont vraisemblablement pas eu la force ni le courage de 

baptême. Voir A. Toaff, Le marchand de Pérouse. Une communauté juive au Moyen Age», Paris, 1993, p. 209 
et 226-227.



21

Danièle iancu-agou

s’arracher au sol provençal où dormaient, depuis des siècles, tant de leurs ancêtres.
Les listes que nous avons établies à partir des notaires d’Aix de familles 

entières de néophytes aixois et provençaux, tous les tableaux généalogiques qui 
en ont découlé avec passé juif et présent nouvellement chrétien toujours mis en 
parallèle, donnent une idée de l’ampleur du ralliement au christianisme survenu 
à l’aube du XVIe siècle. 

Dès 1503, cette «société de néophytes» se retrouve imposée sur le modèle de 
l’ancienne tallia judeorum, comme le montre un beau document inédit en provençal 
en cours de publication14; plus connues, les listes de néophytes imposés de 1512, 
nourrissent le dossier et achèvent de décrire une organisation fiscale tout à fait calquée 
sur le système qui prévalait et fonctionnait efficacement au temps du passé juif.

Sur un quart de siècle, de 1501 à 1525, il a été passionnant de débusquer les 
jours et les heures de ces néophytes, leur endogamie, un temps durant, leur chan-
gement d’activité économique: ce noyau de Juifs provençaux convertis conserve un 
comportement de groupe manifeste; s’associant toujours entre eux pour conduire leurs 
affaires, se mariant toujours entre eux en privilégiant comme dans le passé juif les 
unions entre gens de même rang social, leur foi nouvelle n’est réellement perceptible 
que dans leurs discours testamentaires où ils vont donner toute la mesure de leurs 
nouvelles dévotions; avec l’ardeur des prosélytes, ils se comportent très «chrétien-
nement» comme ils le devaient, étroitement encadrés par tout un appareil clérical 
(confesseurs, prêtres, vénérables bénéficiers), et un réseau vite établi de parrainages, 
de compaternités et de nouvelles amitiés leur facilitant l’acquisition des nouveaux 
rituels. Leurs testaments sont des monuments de piété, et sans un œil exercé, le 
chercheur s’y tromperait; leur excès de zèle en devient presque suspect.

Professionnellement les changements qui s’opèrent atteignent les gens de la 
médecine; autrefois, il convenait «pour réussir» de pratiquer la médecine, vieux 
facteur de promotion sociale dans les quartiers juifs; désormais libres d’ouvrir leurs 
horizons, les plus aisés d’entre eux vont être tentés par les études juridiques, porte 
ouverte vers l’entrée au Parlement d’Aix; même le monde de l’Eglise leur sera 
progressivement accessible!

Les convertis de septembre 1501 ou «de la dernière heure» connaîtront ont 
une ascension réellement sensible seulement vers le milieu du XVIe siècle, tels les 
Estienne (ex- Gabriel-Cohen), les Patron (ex-Atar de Trets), les Marguerite (ex- Ha-
bram d’Aix), etc. comme s’il fallait l’espace de quelques décennies pour acquérir 
quelque épaisseur. Cependant à Aix les Roquebrune (issus du baylon Josse de 
Lunel), les d’Entrecasteaux (de Compradet Crescas de Riez), à Pertuis les Arnaud 
(issus des célèbres Nathan d’Arles), à Hyères les Peyruis, etc. tous «maiores» des 
communautés juives à l’extrême fin du XVe siècle, font très vite bon poids dans 
la société néophyte provençale, et quand il s’agira de lever l’impôt de 1512, c’est 

14. D . Iancu-Agou, «Une Provence remplie d’olim judei. L’impôt qui les singularise dès 1503», 
L’expulsion des Juifs de Provence et de l’Europe méditerranéenne (XVe –XVIe). Exils et conversions (Colloque international 
de septembre 2001 déroulé à l’Université P. Valéry de Montpellier), D. Iancu-Agou (dir.), Paris-Louvain, 2005, p. 
251-276.



22

les conversions des juifs provençaux

eux qui seront désignés par le pouvoir comme les plus influents, comme les «plus 
souverains» d’entre les néophytes. 

En fait, les réussites les plus éclatantes concernent —dans notre chronologie —  
les convertis du XVe siècle: le cursus honorum du fils Jacob, apparu néophyte en 
1489 (date de première mention), anobli en 1519 (la lettre de son anoblissement 
que nous avons publiée, donne les motifs de ses belles armoiries), et seigneur de 
Monjustin dès 1523 est exemplaire. Petit-fils de médecin juif, Aymeric de Malespine 
s’insère dans le tissu social et religieux chrétien, au point d’en devenir un personnage 
(à l’instar du Jean Aygosi de l’époque du roi René) aux disponibilités financières 
considérables: son testament de 1513 laisse apparaître des chiffres records dignes 
de l’oligarchie aixoise: 1200 florins dotaux pour sa fille, et 14000 florins destinés 
aux fils mineurs pour lesquels il envisage déjà la prêtrise!15

Comment ne pas citer, dans la lignée des Nostredame convertis dès le milieu 
du XVe siècle, Jean (le frère de l’astrologue) qui deviendra historien de la Provence, 
et dont les travaux seront repris par le neveu César dans l’édition monumentale de 
1614. D’autres lignages issus des convertis du XVe, tous les Danjou ou Orgon de 
Pertuis, les Marc et Cadenet de Salon, les Laudun de Saint-Rémy, etc. occuperont 
une place notoire dans la société chrétienne du XVIe siècle, commandant des 
retables tels les Marc de Salon ou les descendants de Raymond de Cipières! Les 
Ortigue d’Apt (issus de Jean Hortie, ex-Salomon de Beaucaire, converti avant 1481) 
fourniront fin XVIe siècle un poète «gentilhomme d’Apt», comme il lui plaît de se 
nommer, considéré comme l’un des meilleurs poètes chrétiens de son temps.

En conclusion, il convient peut-être d’insister sur l’évidente spécificité du petit 
territoire provençal. Spécificité par la proportion des convertis, la moitié de la po-
pulation, et la moitié cultivée et nantie; spécificité par la sincérité des conversions, 
y compris celles effectuées en catastrophe, pour éviter l’expulsion; absence donc, 
contrairement à la péninsule ibérique, du phénomène de marranisme, même si par 
moments, comme à Marseille en 1529, l’accusation de «judaïser» peut surgir dans 
un procès, et témoigner de relents de suspicion.

Quels motifs invoquer? une intégration plus grande qu’en Espagne au milieu 
chrétien? le rationalisme des élites? le relativisme religieux lié à l’averroïsme? une 
certaine aménité de mœurs? l’absence de rejet des «vieux Chrétiens» au rebours 
du Portugal et de l’Espagne, même si le regard de l’Autre s’est avéré plus d’une 
fois soupçonneux?

Cela tint sans doute au petit nombre de suspects, la communauté néophyte 
provençale étant plutôt réduite et constituant un problème de moindre ampleur 
par rapport à l’importante collectivité converso portugaise.

15. L ’abondante documentation dont nous disposons sur Aymeric est rassemblée dans notre travail, 
Juifs et Néophytes…, p. 241-245, 285-287 et tableaux 52-53, p. 288-290. Voir également tableaux-annexes n°s 
70-71, p. 407-411, et carte n°7, p. 412: «Aire de collecte et de vente des laines d’Aymeric de Malespine 
(1501-1525)»; également pièces justificatives n°s 60, 61, p. 627-633. Pour la photo des armoiries, p. II et 634. 
Voir aussi ma synthèse Etre Juif en Provence..., p. 149-150 et 164.  


