INTRODUCCIO

Les respectives investigacions van apropar els nostres grups de recerca en
Historia Medieval, centrats a les universitats de Lleida i de Toulouse. La preocu-
pacié comuna, per copsar les raons de la convivéncia i de la tensié a la societat
baixmedieval, ens facilita la comprensié que partint de punts de partida diferents
podiem convergir a il-luminar millor unes mateixes estances del coneixement
des d'una clara interdisciplinarietat. Vam desenvolupar aquestes reflexions i les
exposarem, juntament amb un pla de treball conjunt, a la Secretaria de Estado de
Educacion y Universidades del Ministerio de Educacién, Cultura y Deportes espanyol i
al Centre National de Recherche Scientifique de France, a fi d’acollir-nos al “Programa
de Cooperacion franco-espafol en Ciencias Sociales” mitjancant un nitid projecte
de recerca comu entorn de La convivencia de comunidades culturales contrapuestas en
Europa. Judios y conversos en las ciudades del espacio transpirenaico medieval. Laprovacié
d’aquest projecte ens impulsa a treballar-hi al llarg dels anys 2003 i 2004, accen-
tuant els contactes mutus i compartint nombroses reflexions. Des d’'aquesta relacio,
varem entendre que seria profitdés celebrar una primera reunié cientifica sota el
format d’'unes taules rodones, a fi de debatre entorn de les fonts que possibiliten
el nostre treball investigador al voltant dels textos de disputa i de propaganda,
la justicia i la fiscalitat, la realitat de la preséncia jueva, el pes real del crédit i la
posicié dels conversos a l'espai urba. Aquesta engrescadora trobada es va celebrar
a Carcassona l'octubre de 2003, de manera prou profitosa com perqué decidissim
recollir no sols els textos exposats sind també els debats produits, configurant tot
plegat el volum primer de la col-lecci6 “De Christianis et ludeis ad Invicem’, en-
cetada el 2006 gracies a que I'Editorial Milenio adaptés els nostres reptes cientifics
a l'empenta per obrir nous viaranys editorials’.

Un cop apamada la reflexié sobre les fonts de la recerca, calia penetrar direc-
tament en les aportacions especifiques que frueixen de la investigacié, i fer-ho amb

1. Flocel Sasate et Claude Denjean, éds., Chrétiens et juifs au Moyen age: sources pour la recherche d'une
relation permanente, Editorial Milenio, Lleida, 2006.



INTRODUCCIO

el mateix esperit interdisciplinari. Aixd ens va portar a obrir el ventall de treball per
tal de poder compartir una reunié cientifica amb investigadors ben diversos que,
des d'ambits forca variats, en els darrers temps han estat avancant en la perfilacié
rigorosa dels vessants del contacte i la convivéncia entre les comunitats jueves i
cristianes a la baixa edat mitjana, convertint aixi els nostres grups de recerca en
promotors d'una trobada més ampla i, per tant, més enriquidora gracies a la suma
de perspectives esperada.

Pensarem en Girona com a lloc idoni per materialitzar aquest objectiu. L'aposta
d'aquesta ciutat, al llarg dels darrers anys, per a visualitzar la petja jueva a través
del Patronat Call de Girona? i l'especific repte de desenvolupar una recerca de
qualitat, explicitament assumit mitjancant el seu Institut d’Estudis Nahamanides, ens
engresca a apropar-nos-hi. Enteniem, a més, que la reflexié entorn de la convivencia
medieval entre cristians i jueus pot ser degudament estimulada en un ambient que
perllongui, d'alguna manera, la petja tant urbanistica com arqueoldgica i monu-
mental d'aquells temps, com en certa manera es pot apreciar no sols pels carrers
del barri antic de Girona sind, de manera destacada, en les importants traces que
singularitzen la veina vila de Besalu.

Sumarem aixi la paraula de diversos investigadors expressament desplacats
per a participar en la convocatoria gironina, generant una rica i densa trobada
de cinc dies, en que, de manera articulada i ordenada, repassarem els diferents
ambits de la relacid, des de la pretensid de ressaltar les darreres innovacions en
la recerca i atenent, en definitiva, la voluntat d'aconseguir una visié completa i
global entorn dels continguts reals de la convivencia entre unes comunitat culturals
properes i diferents. Per aix0 fixarem cinc ambits, amb la intencié d'analitzar les
relacions de polémica, per tal de repassar les tensions ideologiques, tant en la
intensa formulacio teorica com en la quotidianitat; les relacions de conversid, a
fi de precisar I'espai real que ocupava el convers, la figura més emblematicament
—i sovint dolorosa— situada entre uns i altres; les relacions sorgides a través
dels diners, per conéixer les veritables dimensions del tracte economic entre uns
i altres; les relacions d'identitat i convivencia, volent penetrar en els eixos vitals
que defineixen els trets que basteixen la identificacié de cadasci amb el propi
grup i, a partir d’aqui, el tracte amb lalteritat; i les relacions amb la ciutat, atés
que poques vegades trobarem un cas com el present, en que l'urbanisme ocupa
un lloc tan explicit en l'evolucié ideologica de la coexisténcia de dues comunitats
que han de compartir la ciutat des de la mutua inassimilacié social. Hi afegirem
encara apropaments explicits a les petges del passat, en recérrer els carrers del
call de Girona, en visitar el Museu d'Historia dels jueus al Centre Bonastruc ¢a
Porta de Girona, en escoltar la musica sefardita en el concert interpretat per
Elena Martinell i, també, en visitar I'exposicio “El secret dels llibres” a I'Arxiu

2. Flocel Sasate, “La Sefarad cautiva y reiventada o los retos de la arqueologia y la divulgacion del
patrimonio cultural,” ;Una Sefarad inventada? Problemas de identificacion de los restos materiales hispano-judios
(Toledo, 3 al 6 de septiembre de 2007), Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, Cuenca, en premsa.



CRISTIANS I JUEUS EN CONTACTE A LEDAT MITJANA

Historic de Girona, basada en els fragments de documents hebreus localitzats en
aquest arxiu.

Deixant escolar un llarg periode de reflexié, hem aplegat en el present volum
els textos exposats durant la trobada. Considerem que és la millor manera de ren-
dibilitzar l'esfor¢ d'una reunié cientifica generada per a sumar aportacions plurals
i diverses, i que sens dubte trobara, gracies a la publicacié, una adient projecci6
amb efectes multiplicadors sobre les recerques actualment en curs en nombrosos
ambits. Tenim aixi la sort, d’apropar-nos a la complexitat vital dels conversos gra-
cies als mots de Daniéle lancu-Agou, Gérard Nahon, Michelle Fournié, Gaélle le
Dantec, Rafael Narbona i Christine Stallaert, conjunt que ens enriqueix no sols
per sumar diferents realitats socials i geografiques sin6é per aportar-hi diverses pers-
pectives disciplinaries; de prosseguir la relaci6 amb la valoracié de les polemiques
en una llarga cronologia i una plena diversitat social de la ma de Bruno Dumézil,
Josep Hernando, Fabienne Guillen-Diop, Jacqueline des Rochettes i John Tolan;
de pouar en linterior dels eixos ideologics d'uns i altres i en la realitat del tracte
diari mitjancant els estudis de Joseph Shatzmiller, Jaume Riera,® Javier Castafio,
Asuncién Blasco, Prim Bertran, Ferran Garcia-Oliver, Anthony Pinto, Anne Zink,
Flocel Sabaté, Martine Charageat i Antoni Riera; de col-locar en el seu just lloc el
pes de les relacions economiques i fiscals a través de les aportacions de Lydwine
Scordia, Juan Carrasco, José Hinojosa, Claude Denjean i Teresa Aleixandre; de
copsar, finalment, la realitat tangible de l'espai vital dels uns i els altres, gracies
a les reflexions, sobre el terreny gironi i besalunenc, de Silvia Planas, Maria José
Lloveras i Josep Maria Nolla, aquest amb el treball arqueoldgic conjunt de Jordi
Sagrera, Eduard Canal i Josep Canal. Respecte dels convocats i participants a la
reunié cientifica sols hi trobem a faltar els textos de Manuel Sanchez i de Maité
Mir, el primer indagant el pes de les aljames jueves en la fiscalitat reial de mitjan
segle XIV i la segona allargant el raonament vers els segles moderns, per a copsar
la visié del jueu en autors com Gonzalo Correas. Alhora, per raons de forca major,
Sébastien Tank no pogué presentar, com hauria desitjat, la seva recerca sobre Le
giyyur: une histoire politique; i Monica Carbelo no pogué cloure la seva anunciada
recerca sobre I’Agressi6 i incitacié a la conversié a Lleida el 1391.

Arribats a aquest punt, ens sentim joiosos de cloure un cami recorregut
plegats, en qué, gracies a comptar amb el suport de les institucions publiques de
recerca, de compartir de manera entranyable lI'empenta organitzativa dels grups
de recerca lleidatans i tolosans amb els companys gironins i de poder gaudir de la
sensibilitat receptiva de la trentena de col-legues amb qui varem aplegar les nostres
preocupacions investigadores, hores d'ara podem oferir a la comunitat cientifica
i a la societat en general aquesta publicacié, que no sols recapitula coneixements

3. Després de ser requerit moltes vegades perque aportés el text presentat a Girona sobre la
historiografia contemporania referent als jueus medievals, finalment aquest autor ha lliurat un text sobre
un tema ben diferent a I'exposat, centrat en la pena de mort aplicada als jueus a la Corona d’Aragd. Atesa
la qualitat i l'interés del text, i la coherencia amb la trobada cientifica, hem acceptat incloure’l en el present
recull.



INTRODUCCIO

sobre allo que va succeir en el passat sind que, alhora, aporta les reflexions sobre
les raons de la convivencia i de la relacié entre comunitats culturals diverses que,
d'una manera o altra, comparteixen els mateixos destins de la societat. Esperem,
doncs, que la suma de perspectives contribueixi a obrir nous finestrals per al millor
coneixement sobre unes pautes de comportament plasmades entre dues comunitats
que compartiren espai urba en les mateixes terres en les quals, segles després, hi
prenen el testimoni de la recerca i la reflexio.

FLOCEL SABATE
Universitat de Lleida

Craupe DENJEAN
Université de Toulouse-Le Mirail



JUEUS | CRISTIANS. RELACIONS DE CONVERSIONS
JUIFS ET CHRETIENS. RELATIONS DE CONVERSIONS
JUDIOS Y CRISTIANOS. RELACIONES DE CONVERSIONES






LES CONVERSIONS DES JUIFS PROVENCAUX
CHRONOLOGIE, MOTIVATIONS, REUSSITES (1460-1530)

Daniele Iancu-Acou

Au sein du judaisme provencal de la fin du XVe siecle, trois temps de conver-
sions a la religion majoritaire peuvent en gros étre distingués.

La documentation notariée témoigne en effet d'abandons de la foi ancestrale
assez nombreux dés I'époque du roi René, qui s'amplifient en temps démeutes, et
culminent quand les arréts de bannissement vont intimer des choix irrévocables:
partir ou se convertir.

1. De 1460 a 1480: les conversions produites sous le regne du roi René

Entre 1460 et 1480, des cas de conversions ponctuelles, spontanées, ne sur-
venant pas en temps de crise, ont pu étre observés au terme d'enquétes souvent
délicates car les convertis changent de nom en abjurant et retrouver leur origine
est tache malaisée.

La date effective des conversions reste en général difficile a établir avec
précision. En effet, familiers de la documentation en tant que juifs nommément
désignés, ils apparaissent soudain dans un acte avec nouveaux nom et patronyme
chrétiens, suivis de l'indication neofitus, laquelle n'est pas employée systématique-
ment; en outre quand par chance le tabellion précise l'identité autrefois juive,
il s'agit d'une «date de premiére mention» qui nimplique pas la date réelle de
conversion.

Cette phase de repérage et d'identification des convertis peut étre longue et
prendre parfois des années; pour déjouer ces piéges, retrouver les lignées, il convient
de s'armer de patience et de poursuivre les dépouillements systématiques jusqu'a
ce qu'un acte providentiel (restitution de dot, questions d’héritages ou arriérés de
dettes) mette sur la piste du passé juif du converti.

En dépit de ces difficultés préalables, la documentation latine s'avere généreuse
sur certains cas identifiés de Juifs de la communitas judeorum qui basculent dans le
christianisme dominant, devenant des olim judei, nunc christiani, pourvus des nouvel-
les identités des parrains chrétiens; mais les archives restent avares de données sur
les raisons qui les ont conduits a abandonner ce que les textes appellent «la foi
judaique erronée» ou «l'incroyance juive» (au Xlle siecle, Hermann évoquait «les



LES CONVERSIONS DES JUIFS PROVENCAUX

filets de linfidélité judaique»'. Pas de récit, d'écriture, ou d'autobiographie de
convertis, méme si nous avons trouvé et publié des cas documentés de conversions:
les textes notariés livrent nombre d'éléments sur les parentés, les mariages, les
fortunes, leur culture, les nouveaux milieux oU ils siintégrent, permettant de fines
approches prosopographiques, en revanche ils expriment peu des sentiments, des
émotions de ceux qui sont appelés des «neofiti».

Néanmoins, ¢a et la, on a pu entrevoir les ressorts de certains comporte-
ments .

Lorsque des hommes plutot jeunes, souvent célibataires issus de familles de
notables des juiveries, quittent leurs groupes parentaux pour embrasser la foi do-
minante, on peut songer a l'attrait suscité par de hauts parrainages qui favorisent
une adoption plus lisse, sans aspérités, une insertion plus rapide.

Elans de I'ame? désirs d'ascension sociale? tentations de sécurité, de normali-
té?: autant d'indices des aspirations et de la vulnérabilité de la judaicité provencale
exposée aux ruptures de transfuges précoces séduits par la société globale.

Egrenons nos exemples des années 1460: le fils Botarelli de Marseille, issu
d'une famille de notables et de dirigeants communautaires?, qui deviendra le
converti Pierre de Ribiers, courtier du roi René, sembarquant sur des galéasses
pour livrer au monarque soieries délicates, épices, denrées rares et exotiques; ou
encore, toujours a Marseille, un individu a la parenté mal cernée, mais qui «réus-
sira» socialement: Cregut Bonnet, repéré nouveau chrétien en 1460 sous le nom
de Jacques Turelli, nommé en 1466 «collecteur de la taille des Juifs» et devenant a ce
titre trés influent dans la cité phocéenne; sa fille Béatrice entrera dans une des
familles les plus célébres des convertis de Provence, les Nostredame, devenant par
la la grande-mére maternelle de Nostradamus.

A Aix-en-Provence, le cas documenté de Jean Aygosi a montré le comportement
d'un nouveau-chrétien a travers ses derniéres volontés modifiées par trois fois; ne-
veu d'un médecin lettré d’Arles, Bendich Borrian®, ce marchand-lainier olim judeus
appelé naguere Crescas Vitalis Avigdor, a laissé quatre testaments tres éclairants sur
son attitude envers ses filles demeurées juives, nées de deux lits différents, auxque-
lles «pour soulager sa conscience», il avise dans le second énoncé testamentaire de
1477 de restituer les dots de leurs méres décédées, et de léguer a chacune une
maison dans le quartier juif, rue des Guerriers; il modifiera certes la nature et le
montant de ces legs, devra faire face a un procés que lui intente I'une de ses filles
Mirete Orgier, ce qui nous vaut détre renseignés sur les titres de dix-sept manus-
crits hébraiques qui lui sont réclamés; autant de données précieuses le situant dans

1. J. Cl. ScumrrT, La conversion d’Hermann le Juif. Autobiographie, Histoire et Fiction, Paris, 2003. Voir
notre compte-rendu dans la Revue d’histoire ecclésiastique, 1, (2005), p. 200.

2. D. Iancu-Acou, «Autour du testament d'une juive marseillaise (1480)», Marseille, Revue municipale,
132/133, 1983, p. 30-35, et «Les Juifs exilés de Provence (1486-1525)», Judenvertreibungen in Mittelalter und
friher Neuzeit, F. BurcArD, A. HAvERkAMP, G. MENTGEN, dir., Hanovre , 2000, p.119-134.

3. Nous avons publié le testament de maitre Bendich Borrian et de son épouse Mossone. Voir
D.lancu-Agou, «Une vente de livres hébreux a Arles en 1434. Tableau de I‘élite juive arlésienne au milieu
du XVe siécle», Revue des études juives, CXLVI/1-2 (1987), p.5-62.



DANIELE IANCU-AGOU

son passé juif, mais qui renseignent aussi sur la nouvelle société qui l'entoure, du
«beau monde» aixois, trés influent (les Puget, les Guiran, héritiers d'une partie de
sa fortune), qui oriente sans doute ses décisions: notre néophyte, fervent prosélyte,
agit dévotement, faisant du mécénat religieux, destinant une partie de sa fortune
a l'église Saint-Sauveur d'Aix (portail en cours dédification, reliquaire du premier
évéque légendaire saint Maximin, etc.)*.

Recrue fortunée, issue des meilleurs milieux juifs provencaux, celui des élites
lettrées rationalisantes, Crescas Vitalis Avigdor a sans-doute cédé a un élan de I'ame,
sa conversion étant survenue dans les années 1460, lorsque rien n'affecte le climat
paisible qui prévaut encore autour des communautés juives du roi René.

Les autres exemples dignes d'intérét sont ceux qui touchent la famille Abram
de Draguignan: trois cas féminins, ceux des filles du médecin Massip Abram, sur
lesquelles nous est parvenue, véritable aubaine, une documentation aixoise tellement
exceptionnelle qu'elle fut le point de départ d'une thése d’Etat: qu'il me soit permis
de renvoyer a sa publication®. Pour I'essentiel, il suffit de dire que Bonedone Abram,
mariée d'abord dans son milieu d'origine, convole une seconde fois lorsquelle est
la convertie Guilhelmette de Villages (1467) en s‘alliant a un néophyte comme elle,
René de Saint-Maurice, «filleul et familier» du monarque; sa demi-sceur Régine
quitte un mari juif Bonet Astrug de Lattes (promis a un bel avenir) pour épouser
en 1472 en secondes noces l'écuyer des cuisines royales, Gillet Gilibert, coupable
si 'on en croit le roi René lui-méme (Lettres de 1474) d'avoir converti de force...
une fille Abram!; la troisiéme soeur Charlotte, n'est appréhendée quen tant que
convertie, «filleule (et cela n'est pas peu) de la reine Jeanne de Laval et du duc de
Calabre», et épouse a son tour d'un néophyte Jean de Laudun, fils d'un médecin
juif de Saint-Rémy. Ces riches héritieres ont sans aucun doute été sollicitées en haut
lieu pour graviter de la sorte autour du milieu de Cour, et entrer dans la société
chrétienne avec leur fortune et de prestigieux parrains.

Le roi René qui a toujours condamné les conversions forcées a cependant pa-
rrainé et récompensé plus d'un candidat a la lustration baptismale, fat-il un pauvre
hére ou un individu de la meilleure société juive, offrant dés lors son prénom et
parfois méme son patronyme aux nouveaux élus: outre René de Saint-Maurice déja
cité au nom lourd de sens (le roi est né le jour de la Saint-Maurice, et son tombeau
est a la cathédrale Saint-Maurice d’Angers!), de nombreux autres René néophytes
témoignent par leur prénom peu banal du haut parrainage royal: citons les petits-
fils du célébre savant Isaac Nathan d’Arles: René de Valoys, et René Daugiéres fils
respectifs des médecins Bonjues et Astrug Nathan; citons enfin le «René Danjou de
Pertuis», «filleul du roi René», originaire d’Avignon, venu s'installer a Pertuis.®

Ces transfuges «précoces», en rupture avec leur milieu d'origine, se position-

4. D. lancu-Acoy, «Le néophyte aixois Jean Aygosi (1441-1488). Passé juif et comportement chrétien,
Michaél XII, Université de Tel Aviv, Tel-Aviv, 1991, p.157-212.

5. D.lancu-Acou, Juifs et Néophytes en Provence. Lexemple d’Aix a travers le destin de Régine Abram de
Draguignan (1469-1525), Préface de G.Duby, Postface de G. Nahon, Paris-Louvain, 2001.

6. Ibid, tableau n°16, p.104-105.



LES CONVERSIONS DES JUIFS PROVENCAUX

nant a la périphérie de leurs anciennes communautés, seront souvent rejoints par
leurs familles lorsque la fin de siécle se fera menacante.

En définitive et paradoxalement, le regne plutot clément de René encouragea,
semble-t-il, par la séduction (et non pas tellement par la force)’, les décisions de
conversion, et prépara I'évolution ultérieure.

2. Les conversions de temps d’émeutes (1484-1495)

Aprés la mort du roi René survenue en juillet 1480, une vague démeutes se
produit dans les années 1484.

Le sac de la Juiverie d’Arles du 7 juin 1484 , dont la relation détaillée est ra-
pportée dans un registre de notaire, ouvrit en effet un long cycle de «commotions
populaires» dont les communautés juives du bas Rhone firent les frais. Limpact
de ce vacarme sanglant (cing a six victimes juives jetées dans le Rhone qui longe
I'habitat juif, et neuf morts chrétiens pour avoir voulu potéger de juifs) produit
«a I'neure des vépres» ne se fit pas attendre: quinze jours aprés l'assaut, une cin-
quantaine de Juifs arlésiens se convertissaient, a l'instar des Juifs aixois terrorisés
par une attaque similaire un demi-siecle plus tot.®

Dans le sillage de ce «tumulte», les Juifs de Salon, de Tarascon connaissent
a leur tour «invasion et destructions» (1485-1489) au temps des moissons et des
vendanges. Le climat s'est ainsi considérablement dégradé dans la Provence francai-
se (depuis 1481) ou le nouveau pouvoir a de plus en plus de mal a endiguer les
désordres engendrés par la présence d'une minorité autrefois tolérée, a présent
objets de griefs socio-économiques et religieux.

Puis c'est la Haute Provence au début du mois de mai 1495 qui est le théatre
de nouvelles violences anti-juives. La longue agression des premiers jours de mai
1495, semblable a celle du printemps 1475 de Digne par sa mise en scéne specta-
culaire orchestrée par les Ordres mendiants, provoqua surtout des pillages dans le
quartier juif déserté de Manosque, et prit I'allure d'une kermesse fétant au sortir
d'un mariage chrétien, la perspective annoncée d'une expulsion des Juifs.?

Durant cette période tourmentée, le comportement des Juifs est fébrile; pressen-
tant la montée des périls, dans un contexte européen de plus en plus sombre qui a
entériné la spectaculaire éviction ibérique de 1492 aux effets concrets ressentis dans
le port de Marseille™, les Juifs de haute Provence et de la région rhodanienne se
déplacent, quittent leurs collectivités crispées et fragilisées par les assauts extérieurs,

7. Méme si nous avons relevé quatre cas de conversions «par la contrainte», atteignant des victimes
toutes féminines. lbid, p.110-111, et tableau n°15, p.112: «Les conversions ‘forcées’ en Provence a la fin du
XVe siécle»; et aussi D. lancu, Etre juif en Provence au temps du Roi René, Paris, 1998.

8. N. Coutet, «Une vague démeutes anti-juives en Provence au XVe siecle(1424-1430)», Michaél
Xll..., 1991, p.27-84.

9. Pour les émeutes anti-juives de la fin du XVe siecle, cf. D.lancu, Les Juifs en Provence (1475-1501).
De l'insertion a I'expulsion, Marseille, 1981, chapitre IV «Vacarmes et tumultes en Provence: le mécanisme
des émeutes», p.109-159.

10. I Lots, «Un convoi d'exilés d’Espagne a Marseille en 1492», Revue des études juives, IX (1884),
p. 66-76.



DANIELE IANCU-AGOU

par les défections nombreuses (victimes et conversions), et remédient a la nouvelle
précarité de leur existence en parant au plus urgent: des Juifs arlésiens, tarasconnais
ont fui vers le Comtat; ils sont sommés de réintégrer leurs domiciles pour satisfaire
aux devoirs fiscaux; les communautés juives d’Aix, de Pertuis, paraissent plus s(res:
on y vient trouver refuge; quant aux Juifs marseillais, un grand nombre a avisé dés
1486 de s'embarquer vers la Sardaigne, reprenant la route du corail des siécles
précédents, sachant trouver a Alghero relations et parents. Un témoin singulier,
le néophyte Jacques Turelli cité supra, familier de Iétat de leurs fortunes puisque
collectant leur taille depuis une vingtaine d’années, est requis pour tenir informée
la municipalité de cet exode pratiqué sous le manteau."

Lon peut retenir chez les notaires quelques cas saillants de conversions: le
frere de Régine Abram, Jacob Massip Abram, médecin dracénois, a fini par se con-
vertir, repéré tel en 1489 sous le nouveau nom chrétien de Raymond de Cipiéres;
a la méme date a Aix, le petit- fils du médecin Jacob Bonsenhor, fils des notables
aixois Salomon et Tholsane Jacob, est appréhendé dans sa nouvelle identité de
converti: appelé Aymeric Malespine, ayant emboité le pas a l'oncle Bonsenhor
Jacob devenu a Aix des 1482 (premiere mention) le néophyte Francois de Pertuis
alias de Guerre, et au cousin salonnais Profach Bonsenhor repéré en 1480 sous le
nouveau nom de Pierre Marc.

Aymeric se révele vite omniprésent dans les documents d’archives, consentant
d'énormes préts a ses anciens coreligionnaires a la veille de leur bannissement; ce
marchand lainier va connaitre une ascension sociale spectaculaire, facilitée par son
mariage avec la fille du collecteur de la tallia, le converti marseillais Jacques Turelli.

Bien d'autres Juifs provencaux familiers de nos documents se retrouvent
dans les registres aixois avec de nouvelles identités: ne pouvant les citer tous', on
soulignera le cas du marchand de tissus de Grasse, Jassonus Jassiel, abandonnant
la «loi hébraique erronée» pour prendre le nouveau nom chrétien de son parrain,
Alain Leant, seigneur de la Brillanne, et se nommer des 1481 Alain de la Brillanne;
on peut relever aussi le cas de ce Juif de Forcalquier, portant en 1489 le nom du
neveu du roi René, Charles du Maine, son probable parrain.

La aussi durant cette période, la documentation livre peu de données sur le
déroulement des conversions elles-mémes, du baptéme. Nous devons nous conten-
ter de bribes d'éléments épars: par exemple, les archives communales de Marseille
signalant dés 1488 le baptéme d'un Jean de Marseille, «Juif espagnol», et indiquant
surtout la liste des dépenses faites a cette occasion: vétements complets (drap pour
les robe, jaquette et leur facon, chausses, pourpoint, bonnet, savates, chemises, drap,
aiguillettes) pour le baptisé', et frais de nourriture pour huit jours, conformément a

11. D. Iancu-Acou, «Les Juifs exilés de Provence (1486-1525)..., p.121-122. Et aussi mon article &
paraite: «Portrait des juifs marseillais embarqués pour la Sardaigne en 1486. Domés prosographiques», Gli,
Ebrei in Sardegna nel contesto meidterraneo, dir. C. Tasca (convegno internazionale, 17-20 novembre 2008).

12. Voir les tableaux rassemblés dans Juifs et Néophytes...,, et notamment tableau n°22, p.143-144.

13. Le document est publié dans Juifs et Néophytes..., p.119, note 30, et p.531, piéce justificative
n°32. Plus tard a Venise (XVle siecle), I'expression «habiller un Juif» désignera métaphoriquement son



20

LES CONVERSIONS DES JUIFS PROVENCAUX

l'attitude traditionnelle de I'Eglise prévoyant l'attribution de récompenses, d’auménes
et de présents aux néophytes.

On a trace encore de trois autres Juifs espagnols, convertis a Marseille en oc-
tobre 1493 dans I'Eglise des Acoules et baptisés par Louis Gautelme, vicaire : Antoinette
Aymar (autrefois Salbona de Murcie), son fils Janico (ex-Salomon) et sa soeur
Dalphina Aymar (ex-Paloma). De tels baptémes célébrés a Marseille font songer au
contenu méme du dernier décret d'expulsion du 31 juillet 1501 frappant les Juifs
de Provence et exhortant «ceux qui vouldroient prendre et accepter sans fraude (la loy
crestienne), d'aller ouyr l'esveque de Marseille» qui exerce la plénitude du sacerdoce
de I'enseignement.

3. Les néophytes de 1501 ou les convertis «du dernier recours»

La documentation du début du XVle siécle a permis d'observer 'ampleur du
mouvement de conversions aprés |'application de I'édit de bannissement.

Sur un millier d'individus ayant choisi la religion de la société englobante
pour pouvoir demeurer en Provence, conserver habitudes et biens, nous avons pu
reconnaitre deux cents Aixois, et cent Provencaux, avec leurs anciens noms juifs
et nouvelles identités adoptées a partir de septembre 1501. Ayant attendu en effet
jusqu'au dernier moment, les convertis de Iété 1501 semblent avoir opté pour le
dernier recours, en groupe, (comme s'il leur avait été plus facile de sauter le pas
en collectivité), dans une décision apparue comme inévitable, inéluctable, dans un
mouvement imposé de l'extérieur par le nouveau pouvoir francais de la Provence,
aligné d’ailleurs sur les mémes décisions d'éradication européennes (Espagne, Si-
cile, Sardaigne, Roussillon-Cerdagne, Portugal, Italie du Sud, et plus précocement
Angleterre et France): les Juifs provencaux subiront au fond le sort commun des
communautés d’'Occident.

Sauvegardant sans aucun doute leur sécurité économique, les élites ont franchi le
pas de la conversion, avec leurs familles; nunc christiani, gros préteurs et commercants,
médecins lettrés et nantis, ayant tous été a tour de rdle dirigeants communautaires
de leur groupe, ont donné l'exemple, suivis par le petit monde des artisans juifs,
matelassiers et tailleurs, teinturiers et copistes, etc. Sans disparaitre tout a fait, en
acceptant de se transformer, un pan entier de la communitas judeorum a ainsi basculé
dans le christianisme imposé, refusant de payer le prix d'un exil hasardeux dans
une Europe ou les espaces consentis aux Juifs se sont fermés progressivement.

Par ailleurs la réussite de certains néophytes du XVe siécle comme Jacques Tu-
relli, I'arriere grand-pere maternel de Nostradamus et son gendre aixois Aymeric de
Malespine, les cousins salonnais de ce dernier, les Marc, ou encore les Cipieres, les
Orgon de Pertuis, etc. a pu motiver les candidats a la conversion du XVle siécle, et les
convaincre que linsertion permise et prouvée en terre provencale chrétienne restait
la meilleure solution. lls n'ont vraisemblablement pas eu la force ni le courage de

baptéme. Voir A. Toarr, Le marchand de Pérouse. Une communauté juive au Moyen Age», Paris, 1993, p. 209
et 226-227.



DANIELE IANCU-AGOU

s'arracher au sol provencal ou dormaient, depuis des siecles, tant de leurs ancétres.

Les listes que nous avons établies a partir des notaires d’Aix de familles
entiéres de néophytes aixois et provencaux, tous les tableaux généalogiques qui
en ont découlé avec passé juif et présent nouvellement chrétien toujours mis en
parallele, donnent une idée de l'ampleur du ralliement au christianisme survenu
a l'aube du XVle siecle.

Dés 1503, cette «société de néophytes» se retrouve imposée sur le modéle de
I'ancienne tallia judeorum, comme le montre un beau document inédit en provencal
en cours de publication™; plus connues, les listes de néophytes imposés de 1512,
nourrissent le dossier et achevent de décrire une organisation fiscale tout a fait calquée
sur le systéme qui prévalait et fonctionnait efficacement au temps du passé juif.

Sur un quart de siecle, de 1501 a 1525, il a été passionnant de débusquer les
jours et les heures de ces néophytes, leur endogamie, un temps durant, leur chan-
gement d’activité économique: ce noyau de Juifs provencaux convertis conserve un
comportement de groupe manifeste; s'associant toujours entre eux pour conduire leurs
affaires, se mariant toujours entre eux en privilégiant comme dans le passé juif les
unions entre gens de méme rang social, leur foi nouvelle n'est réellement perceptible
que dans leurs discours testamentaires ou ils vont donner toute la mesure de leurs
nouvelles dévotions; avec l'ardeur des prosélytes, ils se comportent trés «chrétien-
nement» comme ils le devaient, étroitement encadrés par tout un appareil clérical
(confesseurs, prétres, vénérables bénéficiers), et un réseau vite établi de parrainages,
de compaternités et de nouvelles amitiés leur facilitant I'acquisition des nouveaux
rituels. Leurs testaments sont des monuments de piété, et sans un ceil exercé, le
chercheur s'y tromperait; leur excés de zéle en devient presque suspect.

Professionnellement les changements qui s'opérent atteignent les gens de la
médecine; autrefois, il convenait «pour réussir» de pratiquer la médecine, vieux
facteur de promotion sociale dans les quartiers juifs; désormais libres d'ouvrir leurs
horizons, les plus aisés d'entre eux vont étre tentés par les études juridiques, porte
ouverte vers l'entrée au Parlement d’Aix; méme le monde de I'Eglise leur sera
progressivement accessible!

Les convertis de septembre 1501 ou «de la derniere heure» connaitront ont
une ascension réellement sensible seulement vers le milieu du XVle siecle, tels les
Estienne (ex- Gabriel-Cohen), les Patron (ex-Atar de Trets), les Marguerite (ex- Ha-
bram d'Aix), etc. comme s'il fallait I'espace de quelques décennies pour acquérir
quelque épaisseur. Cependant a Aix les Roquebrune (issus du baylon Josse de
Lunel), les d’Entrecasteaux (de Compradet Crescas de Riez), a Pertuis les Arnaud
(issus des célebres Nathan d'Arles), a Hyéres les Peyruis, etc. tous «maiores» des
communautés juives a l'extréme fin du XVe siecle, font trés vite bon poids dans
la société néophyte provencale, et quand il s'agira de lever Iimpot de 1512, clest

14. D. Iancu-Acou, «Une Provence remplie d'olim judei. L'imp6t qui les singularise dés 1503»,
L'expulsiondesJuifsde Provence etdel'Europe méditerranéenne (XVe-XVle). Exils et conversions (Colloqueinternational
de septembre 2001 déroulé a I'Université P. Valéry de Montpellier), D. lancu-Agou (dir.), Paris-Louvain, 2005, p.
251-276.

21



22

LES CONVERSIONS DES JUIFS PROVENCAUX

eux qui seront désignés par le pouvoir comme les plus influents, comme les «plus
souverains» d’entre les néophytes.

En fait, les réussites les plus éclatantes concernent —dans notre chronologie —
les convertis du XVe siecle: le cursus honorum du fils Jacob, apparu néophyte en
1489 (date de premiére mention), anobli en 1519 (la lettre de son anoblissement
gue nous avons publiée, donne les motifs de ses belles armoiries), et seigneur de
Monjustin dés 1523 est exemplaire. Petit-fils de médecin juif, Aymeric de Malespine
sinsére dans le tissu social et religieux chrétien, au point d’en devenir un personnage
(@ linstar du Jean Aygosi de l'époque du roi René) aux disponibilités financieres
considérables: son testament de 1513 laisse apparaitre des chiffres records dignes
de l'oligarchie aixoise: 1200 florins dotaux pour sa fille, et 14000 florins destinés
aux fils mineurs pour lesquels il envisage déja la prétrise!'

Comment ne pas citer, dans la lignée des Nostredame convertis dés le milieu
du XVe siécle, Jean (le fréere de l'astrologue) qui deviendra historien de la Provence,
et dont les travaux seront repris par le neveu César dans I'édition monumentale de
1614. D'autres lignages issus des convertis du XVe, tous les Danjou ou Orgon de
Pertuis, les Marc et Cadenet de Salon, les Laudun de Saint-Rémy, etc. occuperont
une place notoire dans la société chrétienne du XVle siécle, commandant des
retables tels les Marc de Salon ou les descendants de Raymond de Cipiéres! Les
Ortigue d’Apt (issus de Jean Hortie, ex-Salomon de Beaucaire, converti avant 1481)
fourniront fin XVle siecle un poete «gentilhomme d’Apt», comme il lui plait de se
nommer, considéré comme l'un des meilleurs poétes chrétiens de son temps.

En conclusion, il convient peut-étre d'insister sur l'évidente spécificité du petit
territoire provencal. Spécificité par la proportion des convertis, la moitié de la po-
pulation, et la moitié cultivée et nantie; spécificité par la sincérité des conversions,
y compris celles effectuées en catastrophe, pour éviter I'expulsion; absence donc,
contrairement a la péninsule ibérique, du phénoméne de marranisme, méme si par
moments, comme a Marseille en 1529, l'accusation de «judaiser» peut surgir dans
un proces, et témoigner de relents de suspicion.

Quels motifs invoquer? une intégration plus grande qu'en Espagne au milieu
chrétien? le rationalisme des élites? le relativisme religieux lié a l'averroisme? une
certaine aménité de meeurs? l'absence de rejet des «vieux Chrétiens» au rebours
du Portugal et de I'Espagne, méme si le regard de I'Autre s'est avéré plus d'une
fois soupconneux?

Cela tint sans doute au petit nombre de suspects, la communauté néophyte
provencale étant plutot réduite et constituant un probléeme de moindre ampleur
par rapport a l'importante collectivité converso portugaise.

15. Labondante documentation dont nous disposons sur Aymeric est rassemblée dans notre travail,
Juifs et Néophytes..., p. 241-245, 285-287 et tableaux 52-53, p. 288-290. Voir également tableaux-annexes n°s
70-71, p. 407-411, et carte n°7, p. 412: «Aire de collecte et de vente des laines d’Aymeric de Malespine
(1501-1525)»; également pieces justificatives n°s 60, 61, p. 627-633. Pour la photo des armoiries, p. Il et 634.
Voir aussi ma synthése Etre Juif en Provence..., p. 149-150 et 164.



