
©  de la traducción: Ramon Sala Gili, 2008
© de esta edición: Editorial Milenio, 2008

La fotografía de cubierta muestra un soldado alemán llevándose ocas vivas 
durante la Segunda Guerra Mundial. Esta foto está expuesta en el Museo Estatal 

de la Gran Guerra Patria de Minsk, en Belorrusia.
Sant Salvador, 8 - 25005 Lleida (España)

www.edmilenio.com
editorial.milenio@cambrescat.es

Primera edición: septiembre de 2008
ISBN: 978-84-9743-254-2

Depósito legal: L-480-2008
Impreso en Arts Gràfiques Bobalà, S.L.

Printed in Spain

Título de la edición original en inglés:
Eternal Treblinka: Our treatment of Animals and the Holocaust

Copyright © Charles Patterson, 2002



7

A la memoria de Isaac Bashevis Singer (1904-1991)

“En su interior, Herman pronunció una elegía por la rata que 
compartió una parte de su vida y que, por su culpa, había 

dejado este mundo. “¿Qué sabrán ellos, todos esos eruditos, todos 
esos filósofos, todos los líderes del mundo, sobre alguien como 

tú?” Se han convencido a ellos mismos de que el hombre, el 
peor transgresor de todas las especies, es el rey de la creación. 

Todas las demás criaturas fueron creadas únicamente para 
proporcionarle alimento y vestido, para ser atormentadas y ex-

terminadas a su antojo. En lo que a ellas se refiere, todos los 
humanos son nazis; para los animales, la vida es 

un Treblinka sin fin.”

Isaac Bashevis Singer. 
The Letter Writer 

(El escritor de cartas).



11

PRÓLOGO

En Eternal Treblinka: Our treatment of Animals and the 
Holocaust (¿Por qué maltratamos tanto a los animales?), con 
un detalle hasta ahora nunca visto, no sólo se nos muestran 
las raíces comunes del genocidio nazi y de la esclavización 
y exterminio de los animales no humanos llevados a cabo 
por la sociedad moderna, sino que, por primera vez, se nos 
presenta claramente la extremadamente desazonadora relación 
entre la explotación animal en Estados Unidos y la Solución 
Final hitleriana. Charles Patterson nos recuerda que los sis-
temas que se utilizaron por primera vez en los mataderos 
industriales, una invención típicamente americana que sirvió 
de modelo para el exterminio de seres humanos durante el 
Holocausto nazi, continúan aplicándose en la actualidad.

Sin embargo, ¿Por qué maltratamos tanto a los animales? 
no se limita a eso. Al explorar el racismo latente en las co-
rrientes dominantes de la cultura estadounidense que Hitler 
frecuentemente consideró ejemplar, el libro ilustra el apoyo 
de Estados Unidos a la eugenesia humana y la esterilización 
forzosa, y el papel que los partidarios de ello tuvieron en la 



12

materialización de la Solución Final. Es un examen de con-
ciencia largo tiempo esperado, por cuanto sin él la cultura 
occidental no es probable que revise algún día los valores 
que la convierten en la civilización más explotadora de los 
animales que ha existido jamás.

Aunque el mensaje que nos trae ¿Por qué maltratamos 
tanto a los animales? es profundamente perturbador, el libro 
nos da esperanzas. En la segunda parte se nos describe con 
detalle cómo la experiencia del Holocausto, en tanto víctimas 
o verdugos, llevó a unos cuantos seres humanos a convertirse 
en defensores de los derechos de los animales. Si del sufri-
miento puede acabar saliendo algo bueno, entonces la labor 
de aquellos cuyo recuerdo del sufrimiento les ha impulsado a 
intentar aliviar el de los demás, es precisamente ese algo.

Mis padres fueron un ejemplo de personas en las que 
su propia experiencia del dolor no pudo sofocar su impulso 
por aliviar el dolor de los demás. Ambos adoraban a los 
animales y simpatizaban profundamente con su apremiante 
situación. Mi padre era un apasionado por los caballos. Den-
tro de su atípica carrera militar, llegó a un punto en que no 
podía soportar obligar a un caballo a acarrear el peso de 
un humano; así llegaron a su fin sus días como jinete. Mi 
madre, quien incluso en la actualidad se tiene que detener 
para interesarse por cada uno de los perros con que se cruza 
en las concurridas aceras de Manhattan, tenía intereses más 
variados. Cuando en Queens aún se podía encontrar una 
pequeña y peluda fauna o respetables colonias de insectos, 
regularmente venía a interrumpir lo que mis hermanas y yo 
pudiésemos estar haciendo, para llevarnos a que contemplá-
semos alguna nueva e increíble hazaña de alguna ardilla o 
una lombriz. Y, no obstante, siempre nos negó el permiso 
para tener algún animal de compañía; incluso si a nuestros 
vecinos, con padres menos interesados en la vida animal, 
nunca les faltó un perro o gato en la casa.

La explicación que se nos dio fue la de que no era sabio 
encariñarse con una criatura que finalmente iba a morir o ser 



13

sacrificada. Mis padres tuvieron siempre cuidado de que no nos 
pusiéramos innecesariamente en situaciones donde fuésemos 
a experimentar dolor y quebranto. No pude comprender sino 
más adelante cómo la indescriptible magnitud de sus propias 
pérdidas durante la época nazi instiló en ellos ese excesivo 
proteccionismo. Un día me enteré de que mi padre había 
tenido dos hijas con su primera esposa, a las que ejecutaron 
delante de él antes de que le deportaran al primero de los 
siete campos de concentración en que estuvo, entre ellos 
Auschwitz. Mi madre, una adolescente recién casada, en 1944 
fue separada de su familia de Budapest y transportada a un 
campo de trabajos forzados, donde sobrevivió gracias a que 
su habilidad con la aguja la hizo indispensable para reparar 
los uniformes y parafernalia de las SS. Esas dos desarraigadas 
y casi extinguidas almas se encontraron en un campamento 
para personas desplazadas de Salzburgo y pronto se casaron, 
como hicieron tantos otros supervivientes que de algún modo 
reunieron los ánimos para empezar a vivir de nuevo.

Aunque mis padres desearon para nosotros una vida sin 
preocupaciones, fue inevitable que nuestra empatía con su 
sufrimiento nos impulsara a intentar aliviar a los oprimidos. 
Llegué a un punto en que comprendí que la opresión de 
los no humanos de la Tierra hace palidecer la ordalía que 
sufrieron mis padres; ese día me convertí en defensor de 
los animales. En aquella época eran pocos los abogados que 
podían ganarse la vida trabajando para el movimiento por 
los derechos de los animales; sin embargo, yo tuve la suerte 
durante años de ejercer una pasantía como ayudante de in-
vestigación para People for the Ethical Treatment of Animals. 
Ahora, en el momento en que inicio mi carrera dentro de la 
administración del estado, la penosa situación de los animales 
continuará guiando mi manera de proceder.

Mientras trabajé en la liberación de los animales, encon-
tré siempre una fuente de inspiración en las obras de Isaac 
Bashevis Singer. ¿Por qué maltratamos tanto a los animales? 
es el primer trabajo de su tipo que describe con minucioso 
detalle la enorme contribución de ese genio de las letras; 



14

para mí y para muchos, el más compasivo defensor de los 
animales de la literatura moderna.

Todos aquellos a quienes no amedrente comprender que 
el sufrimiento que los humanos hemos ocasionado sin cesar 
a los animales es una y la misma cosa que el sufrimiento 
que los humanos nos infligimos unos a otros, deben leer y 
releer este libro. 

Lucy Rosen Kaplan, Esq.
Baltimore, EE UU. 



15

PREFACIO

Mientras seguía estudios de postgrado en la Universidad 
de Columbia hice amistad con una judía alemana refugiada, 
traumatizada por la experiencia de los seis años que pasó 
viviendo bajo el poder nazi. Su historia me conmocionó e 
hizo que me documentase para conocer más detalles de 
aquella época. Hubo dos personas que me ayudaron mucho 
a hacerlo: Yuri Suhl, autor de They Fought Back: The Story 
of the Jewish Resistance in Nazi Europe (Se defendieron: 
Historia de la resistencia judía en la Europa nazi), y Lucjan 
Dobroszycki, del YIVO Institute of Jewish Research, editor 
de The Chronicle of the Lodz Ghetto, 1941-1944.

Más adelante, convertido ya en profesor de Historia, al 
buscar sin éxito un libro sobre el Holocausto que pudiese 
recomendar a mis estudiantes, escribí Anti-Semitism: The Road 
to the Holocaust and Beyond (Antisemitismo: el camino hacia 
el Holocausto y más allá). El verano después de que fuese 
publicado fui al Instituto para la Enseñanza del Holocausto 
del Yad Vashem de Jerusalén. Allí fui instruido por Yehuda 
Bauer, David Bankier, Robert Wistrich y otros investigadores. 



16

Cuando regresé a Estados Unidos empecé a escribir reseñas 
de libros para Martyrdom and Resistance (Martirio y resisten-
cia), una publicación quincenal de la Internacional Society 
for Yad Vashem.

Mi toma de conciencia sobre el modo en que nuestra 
sociedad explota y aniquila a los animales es algo más re-
ciente. Logré atravesar la infancia y la mayor parte de mi vida 
adulta siendo inconsciente del grado en que nuestra sociedad 
se basa en la violencia institucionalizada contra los animales. 
Durante mucho tiempo jamás se me ocurrió poner en tela 
de juicio esa práctica y la actitud que subyace tras ella. El 
malogrado activista del sida y de los derechos animales Ste-
ven Simmons la describió así: “Los animales son las víctimas 
inocentes del concepto de que hay vidas más valiosas que 
otras, que los poderosos tienen el derecho de explotar a los 
débiles, y que los desposeídos deben ser sacrificados por el 
bien general.” Una vez caí en la cuenta de que ésta era la 
misma actitud que provocó el Holocausto, empecé a vislumbrar 
las conexiones que forman el entramado del presente libro.

Lo dedico al gran escritor yiddish Isaac Bashevis Singer 
(1904-1991), quien fue el primero en estudiar la manera “nazi” 
con la que tratamos a los animales. Las primeras dos partes 
del libro (capítulos 1-5) sirven para presentar la perspectiva 
histórica, en tanto que la última parte (capítulos 6-8) describe 
a personas, judías y no judías alemanas, cuya labor defensora 
de los animales quedó moldeada en diversos grados por el 
Holocausto.

Ese convencimiento de Albert Camus de que “es res-
ponsabilidad del escritor hablar por aquellos que no pueden 
hacerlo” me ayudó a perseverar en la escritura de este libro. 
Y cuando me parecía que no iba a encontrar a un editor con 
el valor de publicarlo (algunos me dijeron que el libro era 
“demasiado fuerte”), encontré consuelo en Kafka: “Creo que 
únicamente deberíamos leer libros que nos muerdan o piquen. 
Si el libro que tenemos en las manos no nos despierta como 
lo haría un garrotazo en la cabeza, ¿por qué molestarse en 



17

leerlo? ¿Para que nos haga felices? ¡Santo cielo, si seríamos 
igual de felices si no tuviéramos libros!... Un libro debe ser 
el hacha para romper el hielo de nuestro mar interior.”

Si el debate sobre la explotación y masacre de los ani-
males se convierte, como el debate decimonónico sobre la 
esclavitud en América, en un tema tan candente como sos-
pecho que será, quiero tener la esperanza de que este libro 
habrá contribuido a ello.



19

I 

UNA DEBACLE FUNDAMENTAL

La verdadera bondad humana, en toda su pureza y libertad, 
sólo puede aflorar cuando su destinatario carece de poder. La ver-
dadera prueba moral de la humanidad, la prueba fundamental 
(que permanece profundamente sepultada a la vista), consiste en 
su actitud con quienes están a merced suya: los animales. Y en 
este terreno la humanidad ha sufrido un debacle fundamental, tan 
fundamental que todos los demás provienen de él.

Milan Kundera, 
La insoportable levedad del ser

Estamos en guerra con las demás criaturas de esta tierra desde 
aquel momento en que el primer cazador humano provisto de una 
lanza se internó en el bosque primario. El imperialismo humano 
ha esclavizado, oprimido, mutilado y masacrado a las poblaciones 
animales. Todo nuestro alrededor está poblado por los campos de 
esclavitud que hemos construido para las criaturas semejantes a 
nosotros, granjas industriales y laboratorios de vivisección, Dachaus 
y Buchenwalds para las especies dominadas. Masacramos animales 
para nuestra alimentación, les forzamos a realizar trucos estúpidos 
para divertirnos, les disparamos y les hacemos tragar anzuelos en 



nombre del deporte. Hemos destrozado las zonas salvajes donde 
tuvieron su hábitat. El especismo es algo más profundamente atrin-
cherado en nosotros que el sexismo, y esto ya es decir.

Ron Lee 
fundador del Frente de Liberación de los Animales 



21

1
LA GRAN DIVISORIA

Supremacía humana y la explotación de los animales

Sigmund Freud puso en perspectiva la cuestión de la 
supremacía humana cuando escribió en 1917 que “en el 
curso de su desarrollo hacia la cultura el hombre adquirió 
una posición de dominio sobre el resto de las criaturas del 
reino animal. No obstante, no contento con esa supremacía, 
empezó a cavar un foso entre su naturaleza y la de aquellos. 
Les denegó la posesión del raciocinio, se atribuyó a sí mismo 
la posesión de un alma inmortal y se atribuyó un origen 
divino que le permitió aniquilar el lazo comunitario entre él 
y el reino animal.”1 El dominio sobre los demás habitantes 
de la tierra que el hombre se autootorgó fue denominado 
por Freud “megalomanía humana”.2

Varios siglos antes, el escritor francés Michel Montaigne 
(1533-1592) había expresado pensamientos similares sobre 

1.	 Sigmund Freud, “Una dificultad del psicoanálisis” (1917) en The Standard 
Edition of the Complete Psychological Works of Sigmund Freud, James Strachey, trad. 
(Londres, Hogarth Press, 1955), Vol. XVII, 140.

2.	 Freud, “La fijacion al trauma. Lo inconsciente” en Conferencias de introducción 
al psicoanálisis, parte III (1916-1917), conferencia XVII, Complete Works, vol. XVI, 
285.



22

“las excesivas prerrogativas que el hombre supone que tie-
ne sobre las demás existencias.” Él creía que “la afección 
natural y original” del hombre era la presunción. “La más 
calamitosa y frágil entre todas las criaturas es el hombre, y 
no obstante es la más arrogante… ¿Se puede imaginar algo 
más ridículo que esa patética y miserable criatura que, no 
siendo siquiera dueña de sí misma, se autoproclama ama y 
señora del universo?”3 Montaigne llegó a la conclusión de que 
“es evidente de que no es por un razonamiento verdadero 
sino por un insensato orgullo y testarudez que nos erigimos 
en superiores a los animales y nos colocamos aparte de su 
condición y cofradía.”4

En este capítulo trataremos de la aparición de la gran 
divisoria entre el hombre y los animales y la actitud de “la 
fuerza da la razón” que el hombre adopta hacia los demás 
seres; lo que Montaigne denominó arrogancia humana y 
Freud, megalomanía humana.

El gran salto adelante

La irrupción del hombre como especie dominante es 
un acontecimiento muy reciente. Carl Sagan escribió que si 
comprimiéramos los quince mil millones de años que tiene 
el universo en el espacio de un solo año, el sistema solar 
no aparecería hasta el 9 de septiembre, la Tierra se conden-
saría a partir de la materia estelar el 14 y la vida terrestre 
aparecería el 25. Los dinosaurios nacerían en Nochebuena y 
se extinguirían cuatro días después. Los primeros mamíferos 
harían acto de presencia el 26 de diciembre, los primeros 
primates, el 29; para conocer a los primeros homínidos (los 
primates bípedos ancestros nuestros) habría que esperar al 
30. Los humanos modernos (homo sapiens) no hacen acto 
de presencia hasta las 22:30 de la Nochevieja y toda la his-

3.	 Citado en Colin Spencer, The Heretic’s Feast: A History of Vegetarianism 
(Londres, Fourth Estate, 1990), 189.

4.	 Citado en Matt Cartmill, A View to a Death in the Morning: Hunting and 
Nature Through History (Cambridge, Ma., Harvard University Press, 1993), 88.



23

toria humana se puede contar en los diez últimos segundos 
del año.5

Los paleontólogos Richard Leaky y Roger Lewin nos dan 
otra perspectiva del tiempo cuando piden a los lectores de 
Nuestros orígenes (Ed. Crítica, Barcelona 1996) que piensen 
en la historia del mundo como si fuera un libro de mil pá-
ginas. Si en cada página se cubren cuatro millones y medio 
de años, les tomará 750 llegar al principio de la vida en el 
mar. Los homínidos no aparecerán sino en las tres últimas 
páginas y la primera mención a las herramientas de piedra 
la encontrarán media página antes del punto final. La historia 
del homo sapiens vendrá contada en la última frase del libro; 
desde las pinturas rupestres a la era de la informática pasando 
por el Holocausto, todo cabrá en la última palabra.6

Según Carl Sagan y Ann Druyan, hay varias características 
que caracterizan nuestra situación como especie dominante: 
“nuestra ubicuidad, la subyugación (eufemísticamente denomi-
nada “domesticación”) de muchos animales, la expropiación 
de una gran parte de la productividad fotosintética del pla-
neta, nuestra alteración del medio ambiente de la superficie 
del globo.”7 Se preguntan cómo “una especie de primates, 
desnudos, enclenques y vulnerables, pudieron subordinar a 
todas las demás especies y convertir este mundo, y otros, en 
un dominio suyo”.8 Edgard O. Wilson, un profesor de Har-
vard, dice que nuestra irrupción como la especie dominante 
no puede considerarse como un acontecimiento afortunado 
para el planeta. “Muchos científicos creen que el hecho de 
que quien lo consiguiera fuese un primate carnívoro y no 
otro animal más benigno, fue una desgracia para la vida en 
el planeta.”9

5	 Carl Sagan, Los dragones del edén: especulaciones sobre la evolución de la 
inteligencia humana (Barcelona, Editorial Crítica, 2006), 13-17.

6.	 Richard E. Leakey y Roger Lewin, Nuestros orígenes: en busca de lo que nos 
hace humanos (Barcelona, Editorial Crítica, 1999), 12-14.

7.	 Carl Sagan y Ann Druyan, Sombras de antepasados olvidados: Una búsqueda 
de quienes somos (Barcelona, Ballantine Books, 1993), 363.

8.	 Ibíd.
9.	 Edward O. Wilson, “¿Es suicida la humanidad?”, New York Times Magazine 

(30 de mayo de 1993).



24

Según Jared Diamond, el asombroso avance tecnológico 
de la especie humana que ha sido denominado “El gran salto 
adelante” ocurrió hace unos 40.000 años, cuando nuestros 
antepasados homo sapiens crearon herramientas, instrumentos 
musicales, lámparas y desarrollaron el arte y el intercambio de 
bienes, dando lugar a la aparición de la cultura. “Si hay un 
punto en que se pueda decir que nos hicimos humanos, es 
el momento del salto.”10 Puesto que la configuración genética 
de los hombres es muy similar a la de los chimpancés, lo 
que causó ese avance tuvo que estar relacionado con una 
minúscula fracción de los genes específicamente humanos. 
Muchos investigadores, incluido Diamond, creen que el fac-
tor crucial tuvo que ser la capacidad de utilizar el lenguaje 
verbal.11

Otros arguyen que lo que nos hace “humanos” se remonta 
a dos millones de años atrás, en la época en que nuestros 
antepasados se extendieron por todo el mundo convirtiéndo-
se en cazadores-recolectores. Según Allen Jonson y Timothy 
Earle, “el lento crecimiento y dispersión de los cazadores-
recolectores humanos sirvió de contexto a nuestra evolución 
biológica y fue el fundamento de todo el desarrollo cultural 
posterior”.12 De manera parecida, Sherwood Washburn y C. 
S. Lancaster dicen que aunque la revolución agrícola, seguida 
por la industrial y científica, nos están liberando de las trabas 
y condiciones que han regido el 99 por ciento de nuestra 
historia, “la biología de nuestra especie fue creada en ese 
largo periodo de caza y recolección”.13

Barbara Ehrenreich cree también que nuestra “naturaleza 
humana” fue forjada en esos más de dos millones de años 

10.	 Jared Diamond, El tercer chimpancé: Origen y futuro del ser humano (Barcelona, 
Debate, 2007), 32. Montaigne señaló que los animales se comunican mediante gestos 
y sonidos poco comprendidos por el hombre. “¿Por qué esa traba a la comunicación 
entre ellos y nosotros, no sería tan atribuible a nosotros como la atribuimos a ellos? 
Tenemos una comprensión muy mediocre de lo que quieren decirnos; a ellos les 
ocurre igual, en aproximadamente el mismo grado.” Citado en Cartmill, View, 87.

11.	 Diamond, El tercer chimpancé, 364.
12.	 Allen W. Jonson y Timothy Earle, La evolución de las sociedades humanas 

(Barcelona, Ariel, 2003), 27.
13.	 Sherwood L. Washburn y C. S. Lancaster, “La evolución de la caza” en 

Richard B. Lee e Irven DeVore, editores, Man the Hunter (Chicago, Aldine Publishing 
Company, 1968), 303.



25

durante los que vivimos agrupados en pequeños grupos, 
alimentándonos con plantas y carroña abandonada por otros 
animales. No obstante, señala que hemos conseguido borrar 
enteramente la traumática memoria, no de ser cazadores, 
sino de ser cazados y devorados por bestias más hábiles 
que nosotros. Sostiene que nuestros rituales posteriores de 
sacrificios sangrientos y nuestra propensidad para la guerra y 
la violencia “ofician y reproducen de un modo aterrorizador 
la transición de presa a predador del hombre”.14

Dice Diamond que lo que impidió a los otros primates 
desarrollar nuestra habilidad para utilizar un lenguaje verbal 
complejo “parece implicar la estructura de la laringe, la len-
gua y una serie de músculos que nos permiten controlar con 
precisión los sonidos hablados”. Nuestras cuerdas vocales son 
un intrincado mecanismo que depende del funcionamiento 
exacto de muchos músculos y tejidos, es por ello que “pa-
rece plausible que el factor clave pudo haber sido algunas 
modificaciones de las cuerdas vocales protohumanas que al 
darnos un mayor control nos permitieron articular una varie-
dad de sonidos mucho mayor”.15 La boca y garganta de los 
chimpancés no están configuradas para el habla; al revés de 
lo que ocurre con las del hombre, donde de entrada pue-
den producir varias de las vocales básicas. Por lo tanto, la 
capacidad expresiva de los chimpancés está limitada a unas 
pocas vocales y consonantes.16 En consecuencia, la carencia 
de “mutaciones que hayan alterado la disposición anatómica 
de la lengua y laringe” que les ha permitido vocalizar a los 
humanos, ha arrojado a los chimpancés capturados a los 
“centros de primates” y a la explotación en los zoológicos 
y circos, y a la investigación espacial y de laboratorio. Carl 
Sagan ha hecho la pregunta que parece pertinente: ¿Cuán 
listo ha de parecer un chimpancé para que matarlo sea con-
siderado un crimen?17

14.	 Barbara Ehrenreich, Ritos de sangre (Madrid, Espasa Calpe, 2000), 22.
15.	 Diamond, El tercer chimpancé, 55.
16.	 Sagan y Druyan, Sombras, 352.
17.	 Sagan, Dragones del edén, 120.



26

Ese denominado “Gran salto adelante” que permitió de-
sarrollar la agricultura y la metalurgia, e inventar la escritura 
y ocupar toda la Tierra a los humanos utilizadores del habla, 
también les habilitó para explotar a los pobladores “sin voz” 
del planeta. Dice Diamond que “desde ahí, sólo se estaba 
a un pequeño paso de esos monumentos de la civilización 
que marcan la diferencia entre el hombre y los animales. 
Monumentos tales como la Mona Lisa o la Sinfonía Heroi-
ca; la torre Eiffel y el Sputnik; los hornos de Dachau y el 
bombardeo de Dresde”.18 En la lista podía muy bien haber 
haber añadido los laboratorios de vivisección y las granjas y 
mataderos industriales.

La domesticación de animales

La explotación de cabras, ovejas, cerdos, vacas y otros 
animales para aprovechar su carne, leche, pieles y esfuerzo 
(eso que púdicamente denominamos “domesticación”) em-
pezó hace unos 11.000 años en el antiguo Oriente Próximo, 
cuando una serie de comunidades empezaron a cambiar de 
una dieta basada en la caza y recolección a otra apoyada 
en las plantas y animales colonizados.19 Durante centenares 
de miles de años, nuestros ancestros fueron espigadores de 
alimentos que dependían de la caza, la pesca y la recogida 
de frutas, verduras, frutos secos, moluscos, larvas y cualquier 
otro producto salvaje.20

Esa transición al pastoreo y la agricultura fue gradual. 
Quienes cazaban cabras y corderos salvajes se pegaban a 
uno de los rebaños que de este modo se convertía en “su” 

18.	 Diamond, El tercer chimpancé, 32-3; véase también Frederick E. Zeuner, A 
History of Domesticated Animals (Londres, Hutchinson, 1963), 15.

19.	 Karl Jacoby, “¿Esclavos por naturaleza? Animales domésticos y esclavos 
humanos” en Slavery & Abolition: A Journal of Slave and Post-Slave Studies, vol. 15, 
1 (abril 1994), 90.

20.	 James A. Serpell, “Sacarse la bestia: Una historia alternativa del humanismo 
occidental” en Child Abuse, Domestic Violence and Animal Abuse: Linking the Circles 
of Compasión for Prevention and Intervention, Frank R. Ascione y Phil Arkow, ed., 
(West Lafayette, In., Purdue University Press, 1999), 40.



27

rebaño, al que seguían y explotaban. Como los animales 
jóvenes son más fáciles de capturar y domesticar, los prime-
ros pastores empezaron por matar a los ejemplares adultos 
que les protegían, a fin de poder atrapar a los animales 
jóvenes y apartarlos de su hábitat y comunidad naturales. 
En el proceso de cazar animales para aprovechar su carne 
y explotarlos para obtener su leche, pieles o esfuerzo, los 
primeros protopastores aprendieron a controlar su movi-
lidad, dieta, crecimiento y proceso reproductivo a través 
del uso de la castración, maneras mecánicas de controlar 
su movilidad, marcado al fuego o con cortes en las ore-
jas, y artilugios como los delantales de cuero, los látigos, 
los pinchos y, finalmente, los collares y las cadenas.21 “Los 
animales han pagado por su domesticación con su libertad 
evolutiva”, dice Desmond Morris. “Han perdido su indepen-
dencia genética y ahora están sujetos a nuestros caprichos 
y modas de cría.”22

Para obtener el tipo de animales que más se ajustaban 
a sus necesidades, los protopastores aprendieron a matar o 
castrar a la mayor parte de machos para así asegurar que 
sólo los “seleccionados” preñasen a las hembras.23 Los ani-
males macho también fueron castrados para hacerlos más 
gobernables, como explica Carl Sagan:

Los toros, caballos y gallos son transformados en bueyes, potros 
capados o capones, simplemente porque a los hombres les 
incomoda su machismo; ése mismo espíritu que los castradores 
glorifican en ellos mismos. Un par de rápidos movimientos 
con una cuchilla o la hábil mordida de una pastora de renos 
same, y los niveles de testosterona se hacen bajar a un nivel 
manejable durante el resto de los días del animal. Los humanos 

21.	 Jim Mason, An Unnatural Order: Why are we Destroying the Planet and Each 
Other (Nueva York, Continuum, 1997), 122; Jacoby, “¿Esclavos por Naturaleza?”, 92.

22.	 Citado en Peter J. Ucko y G. W. Dimbley, ed., The Domestication and 
Exploitation of Plants and Animals (Chicago, Aldine Publishing Company, 1969), 
107.

23.	 Ídem, 122-123. La castración de todos los machos excepto aquellos 
especialmente seleccionados para procrear fue el principio que animó los programas 
de esterilización y Lebensborn nazis que se han analizado en el capítulo 4.



28

quieren que sus animales domésticos sean sumisos y fácilmente 
gobernables. Lo único que nos interesa es disponer de los su-
ficientes para engendrar una nueva generación de cautivos.24

El modo que utilizan los ganaderos actuales para controlar 
sus cabañas nos da una visión de los métodos probables a 
los que recurrieron los primeros pastores para gobernar sus 
rebaños. La castración continúa siendo la piedra angular de 
la cría de animales en cautividad. Los nuer africanos seleccio-
nan para la cría a los mejores terneros de sus vacas lecheras 
más fértiles y castran a todos los demás. Eso deja a un solo 
ternero semental intacto, cada treinta o cuarenta animales 
mutilados. En el Norte de Escandinavia, los same castran a la 
mayoría de los renos de sus rebaños y los utilizan después 
como animales de tiro o de transporte. Los tuang castran a 
sus camellos porque así les crece más la giba, duran más 
como animales de monta y son más fáciles de controlar que 
los sementales en celo.

La mayoría de veces, en el caso de vacunos, caballos, 
camellos o cerdos, los pastores abren el escroto y extraen los 
testículos. Los pastores africanos utilizan un cuchillo o la hoja 
de una lanza, mientras que los de Nueva Guinea, para cas-
trar a los cerdos, recurren a un cuchillo de bambú. Algunos 
pastores destruyen o dañan los testículos de sus animales sin 
extraerlos. Uno de los métodos más corrientes consiste en es-
trangular el escroto con una cuerda hasta que los testículos se 
atrofien. Los same suelen inmovilizar al reno, y tras envolver 
su escroto con un trapo muerden y mastican los testículos 
hasta triturarlos. Los sonjo tanzanos castran a sus cabras a los 
seis meses de edad, estrangulando el escroto con la cuerda 
de un arco y machacando luego los testículos con un artilugio 
de piedra. Los masai aplastan los testículos de sus machos 
cabríos entre dos piedras planas. Los pastores raramente con-
trolan la reproducción actuando sobre sus animales hembra. 
No obstante, los tuareg beréberes del Sahara a veces insertan 

24.	 Sagan, Los dragones del edén, 230.



29

una piedra pequeña en el útero de las camellas que utilizan 
como monturas, porque creen que eso las hace galopar con 
más suavidad.

Los pastores actuales manipulan la época reproductiva de 
sus rebaños para asegurarse de que su carne y leche estarán 
disponibles en el momento del año que más les conviene. 
Los pastores kazak de Asia controlan la reproducción de sus 
machos cabríos colocándoles delantales de cuero, y los tuareg 
hacen lo mismo rodeando el prepucio con una cuerda que 
luego atan al escroto.25

Para explotar a los animales hembra y aprovechar su le-
che, los pastores han ideado varias maneras de impedir que 
sus crías se amamanten. Como para que la vaca empiece 
a dar leche normalmente hace falta que los terneros estén 
cerca de ella, los nuer, los basuto y los tuareg dejan que 
las crías empiecen a mamar, pero una vez ha empezado a 
fluir la leche, las apartan y ordeñan el resto de leche para 
utilizarla ellos.

Si el ternero o la ternera mueren o si deciden sacrificarlo, 
obligar a la madre a ceder su leche se complica un poco. 
Algunos de esos pastores despellejan al animal muerto y 
rellenan la piel con hierba o paja y presentan el muñeco a 
la vaca. Los nuer mojan la piel del muñeco con orina de la 
madre para darle un olor familiar. Los rwala a veces matan 
una cría de camello al nacer para comérsela, y con su sangre 
embadurnan a otra cría y se la presentan a la camella que 
parió a la otra. Los vaqueros del norte de Inglaterra solían 
tapar una mecedora con la piel de un ternero muerto y luego 
hacían oscilar el artefacto contra las ubres de la vaca. En el 
África Oriental los pastores activan el reflejo de expulsión 
de la leche estimulando manualmente su conducto genital o 
insuflando aire en la vagina del animal.

25.	 B. A. L. Cranstone, “Cría animal: Las pruebas etnográficas” en Ucko y 
Dimbleby, Domestication and Exploitation, 254-258.



30

Otra de las maneras que los pastores utilizan para impedir 
que las crías se aprovechen de la leche que les corresponde 
consiste en convertir el amamantado y succionado en algo 
difícil y doloroso. Los nuer atan una corona de espinas al-
rededor del testuz de las crías, con lo que éstas no pueden 
acercarse a las ubres de su madre. Para impedir que las 
camellas amamanten a sus crías, los rwala insertan un palo 
puntiagudo debajo de las ventanas de la nariz de las crías 
para que no puedan acercarse a la camella. También suelen 
atar a las ubres una bolsa o red normalmente confeccionada 
con pelo de cabra, de modo que a la cría le sea imposible 
amamantarse. Los same embadurnan las ubres de las hembras 
de reno con excrementos a fin de ahuyentar a las crías.

Los tuareg introducen un palo hasta el fondo de la qui-
jada de sus terneros, como si fuese un freno, y luego lo 
atan a los cuernos para que no pueda amamantarse. Para 
obtener el mismo resultado, perforan la mejilla de los cabri-
tillos con una estaca. Otro método utilizado por los tuareg 
consiste en perforar con un palo bifurcado el tabique nasal 
de los terneros para que les duela cuando se amamantan. 
Para mantener alejadas de la camella a las crías, los tuareg 
perforan sus labios superiores y les insertan por el orificio 
una raíz cuyos extremos luego atan entre sí. Esto hace que 
cuando intentan amamantarse la operación resulta dolorosa 
para la madre y extremadamente difícil para la cría. Los tuareg 
también rebanan el morro de las crías de camello y de los 
terneros para que no puedan alimentarse.26  

Los pastores restringen el movimiento de sus animales, 
sea para impedir que copulen o para evitar que se alejen 
demasiado cuando pacen o durante una pausa, si están 
siendo utilizados como bestias de carga o de tiro. Los tuareg 
“lisian” a sus carneros, atándoles las dos patas de un lado 
para que no puedan andar. Hacen lo mismo con las crías 
de camello para que no puedan acercarse a sus madres. Los 
gonds de Madhya Pradesh colocan un gran zueco de madera 
en una pata de sus vacas para que no puedan alejarse de 
la manada.

26.	 Ídem, 256-258.



31

En Nueva Guinea, la gente ha ideado varias maneras de 
impedir que los cerdos deambulen con libertad, buscando 
comida allí donde no deben hacerlo. En la parte norte de 
la isla, le rebanan una parte del morro para que al animal 
le resulte doloroso hurgar en la tierra con el hocico. Los 
habitantes de la cuenca alta del Sepik restringen la movilidad 
de sus cerdos, vaciándoles los ojos. Tras atravesarlos con un 
palillo “para dejar salir el agua”, los vuelven a colocar en 
las cuencas oculares. Cuando están cebados, los matan y se 
comen a los animales así cegados.27

En la actualidad, en Estados Unidos, el método de cas-
tración más corriente consiste en inmovilizar al animal y, una 
vez inerme en el suelo, abrir el escroto con un cuchillo para 
dejar a la vista los testículos. Luego se tira de ellos hasta 
arrancarlos.28 Otro de los métodos es el del anillo. Así es 
como lo describe el ranchero Herb Silverman: “Odio tener 
que castrarlos. Es algo realmente horrible. Tras ponerle el 
anillo, el ternero se tumba y pasa media hora perneando y 
moviendo su cola hasta que se le insensibiliza el escroto. 
Es evidente que le duele. Los testículos tardan casi un mes 
en caérsele.”29

La historia de la “domesticación” de los animales tradi-
cionalmente corre pareja con la del cultivo y domesticación 
de las plantas, como parte de la “revolución agrícola” pro-
clamada el elemento clave de la marcha triunfal de nuestra 
especie desde la Edad de Piedra hasta la civilización. En 
esa historia, sin embargo, raramente se describe el grado de 
crueldad implícito en ella.

Crueldad e indiferencia

La esclavización/domesticación de animales afectó no 
solo al modo en que los humanos empezaron a relacionarse 

27.	 Ídem, 259-260.
28.	 Philip Kapleau, El respeto a la vida: la causa budista para ser vegetariano 

(México, Ed. Arbol, 1988), 11.
29.	 De la lista de e-mail de Veg.-NYC@waste.org (16 de marzo de 1997).



32

con los animales capturados sino que se acabó reflejando 
en el modo como se trataban entre ellos. En las sociedades 
de cazadores-recolectores frecuentemente se había dado un 
sentimiento de consanguinidad entre humanos y animales, 
evidenciado por el totemismo y los mitos en que aparecían 
animales o criaturas medio humanas y medio animales como 
creadores y progenitores de la raza humana. Los animales 
objeto de la caza vivían libres del control humano hasta que 
los hombres los perseguían y mataban.30 

Sin embargo, una vez los animales empezaron a ser 
“domesticados”, los pastores y ganaderos adoptaron determi-
nados mecanismos para conseguir distanciamiento, también 
una cierta indiferencia y justificación, utilizando la negación 
y el eufemismo para crear una fosa emocional entre ellos y 
sus presas cautivas.31

El principal mecanismo de escape al que recurrieron los 
humanos fue el de adoptar la creencia de que eran distintos, 
y moralmente superiores, a los demás animales; esa actitud 
que Freud describía al principio de este capítulo. La relación 
entre los humanos y los demás seres vivientes se transformó 
en la que rige en la actualidad: una relación de dominio, 
control y manipulación, donde los humanos toman decisiones 
de vida o muerte sobre lo que ahora son “sus animales”. 
Dice Tim Ingold: “Al igual que dependientes en la casa de 
un patriarca, su estatus es el de un menor jurídico sujeto a 
la autoridad de su tutor humano.”32

Puesto que la violencia engendra más violencia, la escla-
vización de los animales inyectó un mayor grado de domi-
nación y coacción en la historia humana, al crear sociedades 

30.	 Para un análisis de la caza moderna, véase Marti Kheel, “Licencia para matar: 
una crítica ecofeminista del discurso de los cazadores” en Carol Adams y Josephine 
Donovan, ed., Animals and Women: Feminist Theoretical Explorations (Durham, N. C., 
Duke University Press, 1995), 85-125.

31.	 Para un análisis de los “mecanismos de distanciamiento” de objetividad, 
ocultación, distorsión y desviar la culpa, véase James Serpell, In the Company of 
Animals: A Study of Human-Animal Relationships (Londres, Basil Blackwell, 1986), 
186-211.

32.	 Citado en Serpell “Sacarse”, 43.



33

de una opresiva jerarquía que se enfrentaron entre ellas en 
conflictos bélicos de un grado hasta entonces nunca visto. 
Algunos antropólogos opinan que la aparición de la gana-
dería y la agricultura permitieron la aparición de un modelo 
intervencionista en la esfera de lo político. Subrayan que en 
sociedades como la polinesia en las que la gente vive del 
cultivo de hortalizas y de cosechas que no requieren mu-
cha intervención, hay la creencia de que se debe respetar 
la evolución de la naturaleza y que a los miembros de esas 
sociedades se les debe permitir que cuiden de ellos mismos 
con el mínimo control de la jerarquía.

El historiador Keith Thomas cree que la domesticación de 
los animales provocó la aparición de una actitud más autoritaria 
porque “el dominio del hombre sobre las criaturas inferiores 
permitió el análogo racional sobre el que se basaron muchos 
acuerdos políticos y sociales”.33 Jim Mason sostiene que al 
poner la ganadería intensiva como base de nuestra sociedad, 
hemos imbuido el tuétano de nuestra cultura con la crueldad, 
la indiferencia y la saña, haciendo socialmente aceptable la 
violencia, aislándonos así de un sentimiento de hermandad 
más amplia con los demás habitantes de la Tierra.34

Una vez la explotación de los animales se hubo acepta-
do e institucionalizado como parte del orden natural de las 
cosas, se abrió la puerta a similares modos de tratar a los 
otros seres humanos, iniciándose el camino que llevó a la 
humanidad a atrocidades tales como la esclavitud humana 
y el Holocausto.35 Según escribe Aviva Cantor: “En ninguna 
parte el puño de hierro del patriarcado está tan descarnado 
como en lo que se refiere a la opresión de los animales, que 

33.	 Keith Thomas, Man and the Natural World: A History of the Modern Sensibility 
(Nueva York, Pantheon Bookks, 1983), 46.

34.	 Mason, Unnatural Order, 176. Mason ve manifiesta la dominación y explotación 
de los animales por la sociedad moderna en dos formas especialmente violentas, la 
experimentación animal y el confinamiento y la cría en granjas industriales. Jim Mason, 
“El cielo entero está colérico”, en Laura A. Moretti, All Heaven in a Rage: Essays on 
the Eating of Animals (Chico, Ca., MBK Publishing, 1999), 19.

35.	 Al final del ensayo sobre los similares destinos de los animales domésticos 
y los esclavos humanos, Karl Jacoby pregunta: “¿Fueron lastrados los progresos de 
la civilización que la aparición de la agricultura hizo posibles por la creación de 
nuevas formas de dominación de los animales y de los demás seres humanos?” Jacoby, 
“¿Esclavos por naturaleza?”, 97.



34

sirve de modelo y terreno de prueba para todas las demás 
formas de opresión”.36

El filósofo inglés Jeremy Bentham (1748-1832), quien per-
cibió como tiránica la domesticación de animales, miró a un 
futuro en el que las cosas fueran diferentes: “El día llegará en 
que el resto de la creación animal recobrará esos derechos 
que nunca habrían perdido de no ser por la intervención de 
una mano tiránica.”37

Esclavitud humana

Karl Jacoby escribe que parece “más que una coincidencia 
el que la parte del mundo donde aparece por primera vez 
la agricultura, Oriente Próximo, sea también la región don-
de se crea la esclavitud.”38 De hecho, en el antiguo Oriente 
Próximo, dice, la esclavitud no era “sino la extensión de la 
domesticación a los humanos”.39 La mayoría de los estudios 
que se han hecho han olvidado resaltar cómo la esclaviza-
ción de los animales sirvió de modelo e inspiración para 
la esclavización de humanos, aunque haya habido honrosas 
excepciones.40

Elizabeth Fisher cree que la subyugación sexual de la 
mujer, tal como es practicada en todas las civilizaciones co-
nocidas del mundo, fue modelada según la domesticación 
de los animales. “La domesticación de las mujeres siguió al 
inicio de la cría de animales”, dice, “y fue entonces que los 
hombres empezaron a controlar la capacidad reproductora de 

36.	 Aviva Cantor “El garrote, el yugo y el látigo: “Qué podemos aprender del 
modo en que una cultura trata a los animales”, Ms. (agosto de 1983), 27.

37.	 Jeremy Bentham, Introduction to the Principles of Morals and Legislation 
(1789). Citado en Jon Wynne-Tyson, ed., The Extended Circle: A Commonplace Book 
of Animal Rights (Nueva York, Paragon House, 1989), 16.

38.	 Jacoby, “¿Esclavos por naturaleza?”, 94.
39.	 Ídem., 92.
40.	 Elizabeth Fisher, Women’s Creation: Sexual Evolution and the Shaping of 

Society (Nueva York, Doubleday, 1979), 190, 197; Stanley y Roslind Godlovitch y 
John Harris, ed., Animals, Men and Morals: An Enquiry into the Maltreatment of 
Non-humans (Nueva York, Taplinger, 1972), 228; Mason, Unnatural Order, 199, 275; 
Jacoby, “¿Esclavos por naturaleza?”



35

las mujeres, decretando la castidad y la represión sexual.”41 
Fischer sostiene que fue el posicionamiento vertical y je-
rárquico del amo humano sobre el animal esclavo lo que 
intensificó la crueldad humana y puso los cimientos de la 
esclavitud humana. La violación de los animales abrió paso 
a la violación de los seres humanos.

Al darles cobijo y alimento, los humanos primero atrajeron a 
los animales y luego los mataron. Para hacerlo, tuvieron que 
matar a la vez una parte de su sensibilidad interior. Cuando 
empezaron a manipular la reproducción de los animales, se 
implicaron incluso más personalmente en prácticas que desem-
bocaron en la crueldad, la culpa y el consiguiente encalleci-
miento. La domesticación de animales parecería ser el modelo 
que se siguió para esclavizar a los humanos, en especial la 
explotación a gran escala de las mujeres capturadas para pro-
crear y trabajar.42

Fisher opina que la violencia implícita en la subyugación 
y explotación de animales que allanó el camino hacia la 
dominación sexual de la mujer por parte del hombre, creó 
el alto nivel de control opresivo inherente en las sociedades 
patriarcales.43 Cree también que el hombre comprendió su 
papel en la procreación a partir de la observación de los 
animales que domesticó y que al obligar a que se apareasen 
concibió la posibilidad de copular con una hembra humana 
en contra de su voluntad, violándola. Mary O’Brien cree asi-
mismo que la violencia machista se originó con la captura y 
esclavización de los animales.44

Las guerras entre las ciudades-estado rivales de Mesopo-
tamia solía acabar con la ejecución masiva de los prisione-

41.	 Fisher, Women’s Creation, 190.
42.	 Ídem., 197.
43.	 Entre todos los animales explotados y sacrificados para producir alimentos 

hoy día, los animales hembra (gallinas, cerdas y vacas lecheras) son las que están 
en peor situación, y la industria de aves ponedoras es “el caso más escandaloso de 
explotación comercial intensiva de animales hembras”. Lori Gruñe, “Desmantelemos la 
opresión: análisis de la conexión entre las mujeres y los animales” en Greta Gaard, 
ed., Ecofeminism: Women, Animals, Nature (Filadelfia, Temple University Press, 1993), 
72-74.

44.	 Gerda Lerner, La creación del patriarcado (Barcelona, Crítica, 1990), 46.



36

ros varones y la esclavización de las mujeres y niños. Las 
mujeres esclavas no sólo eran útiles para hacerlas trabajar, 
sino que tenían un valor añadido al ser capaces de produ-
cir más esclavos. Las niñas eran incluidas en las cuadrillas 
de obreras, mientras que a los niños, tras ser castrados, se 
les hacía trabajar como animales de tiro. En aquellos casos 
donde no se ejecutaba inmediatamente a los prisioneros, eran 
castrados y a veces cegados también, antes de obligarles a 
trabajar como esclavos.

En Sumer, una de las primeras y más poderosas ciudades-
estado de Mesopotamia, los esclavos se gestionaban de manera 
idéntica al ganado. Los sumerios castraban a los varones y 
les hacían trabajar como si fuesen animales domésticos. A 
las hembras las recluían en campos de trabajo y cría. El tér-
mino sumerio para “esclavos jóvenes castrados”, amar-kud, 
era el mismo término usado para designar asnos, caballos y 
bueyes castrados.45

Los esclavos como animales domésticos

En las sociedades esclavizadoras, para controlar a los 
esclavos se utilizaron las mismas técnicas que para controlar 
a los animales: castración, marcado a fuego, azotes, enca-
denamientos y amputación de orejas. La ética de domina-
ción humana que excluyó a los animales de la esfera de la 
consideración y obligaciones humanas, según Keith Thomas, 
“legitimó a la vez el maltrato de aquellos humanos a los 
que se adscribió una condición animal”.46 Obviamente, el 
humano que más se encontraba en una “condición animal”  
era el esclavo. En las colonias europeas, subraya, “la manera 
de relacionarse con los hombres considerados como meros 
animales era la esclavitud, con sus mercados, sus hierros de 
marcar y la explotación intensiva”.47

45.	 Mason, Unnatural Order, 199.
46.	 Thomas, Man and the Natural World, 44.
47.	 Ibídem.




