
5

índice

Introducción.............................................................. 	 7
Secularización y modernización.................................. 	 13
	I ntroducción........................................................ 	 13
	 Secularización..................................................... 	 14
	 Secularización y laicismo: Europa y Estados 
	 Unidos.................................................................. 	 16
	 La Revolución norteamericana.......................... 	 19

La teoría social de la secularización............................. 	 29
	 La secularización a debate............................... 	 30
	 Pluralismo religioso y relativismo.................... 	 31
	 La ausencia de estudios empíricos.................. 	 32
	 ¿Una religión fuera de la religión?.................. 	 34

Religión y globalización............................................. 	 37
	 La globalización cultural...................................... 	 37
	 Las religiones del mundo, del conflicto al 

diálogo interreligioso......................................... 	 39



6

	 La corrupción de lo mejor es la peor............ 	 43

La no secularización del mundo....................................... 	 47
	 La Encuesta Mundial de Valores (WVS)........... 	 47

Los países de cada región........................................... 	 63
	 La religiosidad a nivel planetario.................... 	 63

Semblante de la población religiosa.......................... 	 75
	C aracterísticas sociales....................................... 	 75
	 Anexo	................................................................. 	 82

Conclusión	....................................................................... 	 87

Apéndice.......................................................................... 	 95
	 Primera parte........................................................... 	 95
	 Segunda parte.......................................................... 	 97
	 Tercera parte............................................................ 	 98



7

iNTRODUCCIÓN

Nuestro entorno cultural más inmediato corresponde 
al de una sociedad altamente secularizada en la que 
la religión ocupa cada vez menos espacio social. Su 
escasa presencia en la sociedad civil lleva a su progre-
siva privatización o reducción de la religión al ámbito 
privado. Y, a pesar de que, teóricamente, la laicidad 
beneficia a las confesiones religiosas con una mayor 
especialización y profundización de su cometido sagrado, 
la realidad es que, en no pocos países de esta parte 
del viejo mundo, las iglesias quedan vacías, el clero 
disminuye drásticamente y se reduce el tiempo y el 
espacio que los individuos dedican a la religión ante 
lo que consideran otras necesidades más apremiantes. 

Pero, basta una mirada menos provinciana y más 
descentrada al planeta para descubrir todo lo contrario. 
Desde un punto de vista planetario, la religión sigue 
gozando de plena salud. Así lo confirma la mayoría 
de las estadísticas que no extrapolan nuestra situación 



8

excepcional a la geografía religiosa universal. Sólo 
desde un concepto simplista de la globalización, como 
una nueva colonización lineal o macdonalización del 
mundo, podría afirmarse que vivimos en un mundo 
secularizado. 

La teoría social del consumo nos dice que “consu-
mimos ideas y, mediante ellas, productos”. Consumimos 
símbolos de posición social (status symbols) y, con 
ellos, estilos de vida. Pero, para ello, es necesario que 
su apropiación colectiva tenga un terreno abonado: la 
seducción universal de un pensamiento único, creado 
por la exportación universal de bienes, servicios y ca-
pitales especulativos por parte de unos pocos núcleos 
expansivos.

Otro punto de vista, igualmente simplista, concibe 
la globalización, tras la caída de la cortina de hierro 
y el triunfo final del capitalismo de mercado, como 
un choque de civilizaciones (Samuel Huntington 1993).  
La caída de las torres gemelas de Nueva York en 2001, la  
tragedia de los trenes de cercanías de Madrid el 2004 
y la explosión de las bombas del metro y el autobús 
de Londres al año siguiente, parecerían confirmar estos 
males augurios. Sin embargo, el terrorismo de cuño 
religioso llevaba más de medio siglo golpeando otros 
países y regiones del planeta. Pero, como siempre, sólo 
se hizo visible cuando irrumpió en occidente. 

Este ensayo de divulgación rechaza ambos extremos. 
A pesar del tipo dominante de globalización actual, 
económicamente neoliberal y políticamente neocon-
servadora, la globalización, como fenómeno total, es 
más compleja y sus resultados imprevisibles. Así como 
nadie predijo la caída del muro de Berlín, a todos ha 
sorprendido la actual rebelión juvenil contra las tiranías 
de los países árabes desde Argelia a Siria, obligando 



9

a las grandes potencias a repensar sus relaciones an-
teriores con déspotas y criminales.

Así, pues, como fenómeno cultural, la globalización 
crea sus propios anticuerpos y, de la misma manera 
que todo poder crea su contrapoder, por todas partes 
surge la resistencia numantina a favor de las propias 
identidades étnico-culturales, amenazadas por este  
nuevo intento de colonización lineal, por parte de las 
empresas multinacionales, sus constantes fusiones y el 
predominio de capitales especulativos. El gran reto de 
las democracias actuales es su connivencia con socie-
dades plutocráticas minimizando el papel regulador 
del Estado. 

Definimos la globalización cultural como la nueva 
conciencia de vivir en un solo mundo, conscientes, 
más que nunca, de su pluralismo y diversidad. Y, a 
pesar de la ambigüedad de sus logros amplificados 
por los potentes medios de comunicación, todavía hay 
quienes confían en el diálogo en pie de igualdad entre 
las culturas, su enriquecimiento mutuo a partir de sus 
diferencias y la construcción de nuevas sociedades abier-
tas a la alteridad y al pleno reconocimiento del otro. 

El reto de la globalización actual es la realiza-
ción personal en la alteridad, superando, no sólo la 
presencia de formas sutiles de xenofobia o de mera 
tolerancia del extranjero como extraño, lo que equivale 
al cierre de las sociedades y su repliegue suicida. Sólo 
el diálogo intercultural, como una comunicación sin las 
distorsiones del poder económico, puede salvarnos y 
salvar al mundo, y resolver progresivamente los con-
flictos permanentes, inherentes a cualquier convivencia, 
ahora planetaria. 

Desde un punto de vista social, la religión es un 
hecho eminentemente cultural. Forma parte esencial de 



10

las más primitivas visiones del mundo y es el subsuelo 
de las grandes civilizaciones de las que provenimos. Las 
religiones inspiraron nuestra ética colectiva más exitosa 
y aquellos valores irrenunciables que han cosechado 
la mejor tradición y sabiduría de nuestros antepasa-
dos, por más que estas fuentes estén muchas veces 
ocultas. El mensaje común de las religiones, a pesar 
de los desvaríos pasados y presentes de quienes son 
o se creen sus portadores, llevan a la reconciliación 
y a la paz entre los seres humanos sin distinción de 
raza, lengua o sexo. Fieles a sí mismas, son fuentes  
de sentido y sensibilidad humana, siempre que resuelvan 
su mayor dilema, predicar un lenguaje antiguo a una 
realidad siempre cambiante. Por supuesto que, además 
de las religiones, hay otras fuentes de sentido y de 
espiritualidad. Pero, prácticamente, todas ellas hunden 
sus raíces en un pasado religioso, a veces olvidado 
o denostado. 

El mensaje primigenio de las grandes religiones del 
mundo, como las civilizaciones que han engendrado, 
combina sabiamente la vocación universal del ser hu-
mano y su singularidad, sacralizándola. Es cierto que 
las religiones no pueden sustraerse a los avatares de la  
historia y la cultura que las contiene, a veces aco-
modándose excesivamente a su entorno social hasta 
traicionar su mensaje, a veces encerrándolo en una 
fortaleza defensiva, convirtiéndose en guetos inex-
pugnables e insensibles al mundo que los rodea. Las 
organizaciones religiosas también pueden pervertirse, 
desvirtuar su mensaje y, como los políticos mezquinos, 
traicionar a su electorado (a sus fieles, en este caso). Al 
fin y al cabo, también son instituciones sociales y, en 
este sentido, no caen del cielo. Por esto, sus aciertos 
y errores provienen, no tanto de sí mismas, como de 



11

la sociedad que las contiene y en las que se insertan. 
Así pues, como todas las instituciones sociales, sólo 
influyen en la sociedad en la medida que antes han 
sido influidas por ella. Es lo que sucede con los pode-
rosos medios de comunicación que sólo amplifican las 
ideologías y valores dominantes de nuestras sociedades, 
aunque también pueden, con un esfuerzo titánico, 
criticarlos y hacernos soñar en un futuro menos trivia-
lizado, sin temor a perder audiencia. Por esto, existe 
una sociología dialéctica de los media, paralela a una 
sociología, igualmente compleja, de las religiones. Las 
religiones están llamadas a esta autocrítica constructiva 
con una ventaja, ya que, para ello, cuentan con una 
experiencia milenaria. 

Hay una distorsión anacrónica cuando se juzgan los 
errores del pasado a partir de los valores presentes, al 
margen de una historia de las mentalidades y del frágil 
proceso de ensayo y error de toda tradición, incluida 
la religiosa. En suma, las iglesias y otras organizaciones 
religiosas menos piramidales, si quieren perpetuarse en 
el tiempo, tienen que adaptar su doctrina a las situa-
ciones cambiantes, para hacerla creíble. De lo contrario, 
se convierten en sectas destructivas. 

En cualquier caso, como veremos, la mayoría de 
los habitantes del planeta se debaten entre tradición y 
modernidad, quizás porque su instinto de trascendencia, 
a pesar de todos los falsos reclamos de una globaliza-
ción materialista, sigue manifestándose religiosamente. 
El resultado, por más sorpresivo que parezca, es que 
vivimos en un mundo no secularizado, a pesar de 
ciertas excepciones. Algo tanto más difícil de aceptar, 
cuando la excepción podríamos ser nosotros. Trataremos 
de probar esta afirmación con un lenguaje sencillo y 
comprensible, más allá de la jerga académica y científica. 





13

SECULARIZACIÓN Y MODERNIZACIÓN

Introducción

El imaginario colectivo sobre la secularización es 
el de un proceso, en teoría, ilimitado, que avanza a 
medida que las sociedades se van modernizando. Este 
simple enunciado, supuestamente de sentido común, ha 
suscitado una gran polémica en las ciencias religiosas 
y, especialmente, en la sociología de la religión que, 
desde la década de los sesenta del siglo pasado, hizo 
de esta cuestión su tema nuclear, hasta su rechazo 
por parte de la mayoría de sus más acérrimos defen-
sores a finales de siglo, coincidiendo con la caída del 
muro de Berlín, la nueva etapa de la globalización y 
el diálogo intercultural.

En este ensayo intentaremos dar pistas para descifrar 
la complejidad de lo que, comúnmente, se entiende 
por secularización, modernización y la teoría social 
de la relación entre ambos procesos, para superar, 
finalmente, su reduccionismo en la etapa actual de 



14

mundialización. Para ello, tendremos que sortear dos 
importantes escollos: la polisemia del término secula-
rización y el sesgo eurocentrista de los conceptos de 
modernidad y modernización. Después de analizar la 
compleja relación entre estos términos y la llamada 
teoría social de la secularización, señalaremos algunos 
importantes huecos de su base empírica, corroborando 
con algunos datos de la Encuesta Mundial de Valores 
(WVS, en sus siglas en inglés) la permanencia y vitalidad 
de la religión a nivel planetario, con algunos matices.

Secularización

“Secularización” es un término equívoco y mul-
tidimensional que se ha prestado a múltiples usos y 
significados y, en la historia occidental, ha servido 
para legitimar situaciones tan diferentes como la se-
paración de la Iglesia y el Estado, la privatización de 
la religión o la adaptación de las iglesias al mundo 
moderno. Desde la primitiva Iglesia cristiana que dis-
tinguió entre Dios y el César, hasta la crítica de los 
ilustrados a las religiones históricas, los avatares de ese  
término requieren un esfuerzo de discernimiento. So-
bre todo, cuando se concibe la secularización como 
un proceso llevado a cabo por las mismas religiones, 
como recalcan los amplios tratados de Weber, desde 
la magia a las grandes religiones del mundo.

La etimología de un término complejo

1.	 La raíz del vocablo secularización proviene del 
cristianismo primitivo. Saeculum es la traducción 
latina del término griego aion, que significa el 
tiempo de un mundo que, aunque creado por 
Dios, goza de plena autonomía.



15

2.	E n la Edad Media, el término se usa en un sentido 
concreto, para distinguir el clero secular, sujeto al 
obispo diocesano, del clérigo regular de las órdenes 
religiosas que, jurídicamente, sólo dependen del Papa.

3.	E n el Renacimiento, tras la paz de Westfalia, la 
palabra secularización se refiere a las leyes de 
amortización o transferencia de las propiedades  
de la Iglesia al Estado.

4.	E ste concepto pierde su neutralidad en la ilustración 
y se convierte en el programa ideológico de los 
enciclopedistas franceses y los filósofos ilustrados.
Definimos objetivamente la secularización como un 

declive de la religión y su pérdida de peso político, 
social y cultural en algunas sociedades occidentales.
1.	D esde un punto de vista político, la secularización 

se refiere a la separación entre la Iglesia y el 
Estado dentro de un largo proceso histórico que, 
desde el culto a los emperadores romanos a los 
actuales estados aconfesionales, la relación entre el 
poder espiritual y el poder político ha pasado por 
múltiples avatares, hasta la diversidad actual de los 
modelos de relación entre ambas instituciones.

2.	 Las religiones pierden peso social, debido a un 
modelo histórico del cambio histórico como dife-
renciación de las instituciones sociales y especia-
lización de sus funciones. Como consecuencia del 
mismo, las iglesias van perdiendo muchas de sus 
tareas tradicionales y se especializan en realizar 
más eficientemente su función específica: el culto, 
la evangelización y la moralización de la vida.

3.	 Finalmente, la secularización tiene que ver con la 
cultura, el olvido de la tradición, sus raíces religiosas 
y el cambio de valores en las sociedades hipermo-
dernas y programadas, en las que las relaciones 



16

sociales se institucionalizan progresivamente y dejan 
poco espacio a las relaciones informales. Este paso 
histórico de la sociedad tradicional comunitaria a 
la actual sociedad contractual amenaza el lenguaje 
comunitarista de las iglesias.
El reverso de esta secularización estructural es 

la secularización subjetiva, que corresponde al lugar 
marginal que la religión ocupa en la conciencia de los 
individuos, incluyendo a los creyentes. De tal modo 
que la religión retrocede en la conciencia colectiva 
de una sociedad programada, donde la libertad se ve 
amenazada por la fascinación ante la carrera exponen-
cial de la tecnociencia y la manipulación progresiva 
de un mercado que convierte nuestras necesidades en 
deseos, contando con nuestra complicidad.

Secularización y laicismo: Europa y Estados Unidos

Algunos autores han subrayado la preferencia de 
los países latinos por el término “laicidad”, mientras 
que la palabra “secularización” es más usada en los 
países anglosajones, lo que responde a la tradición 
histórica de ambas regiones occidentales. Sin embargo, 
en el término “laicidad”, como fruto de una historia 
conflictiva entre las iglesias y el Estado, se desliza fá-
cilmente al concepto programático de laicismo, como 
mera tolerancia a las religiones, sin tener en cuenta 
sus efectos positivos para la sociedad civil. Por contra, 
“secularización” es un término neutral y menos cargado 
ideológicamente.

Modernidad

El concepto de laicismo va unido a la moderni-
dad, como el paso del antiguo régimen a la sociedad 
moderna. Su origen proviene del siglo de las luces, 



17

cuando los enciclopedistas franceses y otros ilustrados 
equipararon las religiones históricas con formas de 
superchería y cuestionaron la Edad Media como la 
etapa oscurantista de la historia. Lo que no impidió 
su creencia en una religión natural, alcanzable por la 
razón, sobre un Dios creador y providente que premia 
a los justos y castiga a quienes conculcan sus leyes. Por 
esto, la Revolución francesa, que llevaría a la práctica 
la ideología de la ilustración, no se hizo contra Dios, 
sino contra la Iglesia.

Según los ilustrados, las luces de la razón acaba-
rían por disipar las tinieblas de las religiones positivas. 
Su creencia en el progreso lineal y acumulativo de la 
razón suponía, a corto término, el paso de las religio-
nes históricas a su extinción. Algunos incluso pusieron 
fecha a su desaparición al final del siglo xix. Hoy, 
después de un siglo de la proclama de Nietsche sobre 
la muerte de Dios, sabemos que su profecía no se ha 
cumplido. Es más, el siglo xix, en plena expansión del 
laicismo, fue también el del mayor esplendor de las 
órdenes religiosas y su labor misionera. El laicismo  
de los ilustrados formó parte del programa político de  
la Revolución francesa, que sustituyó el poder de la 
nobleza y el alto clero por la naciente burguesía. Su 
ideología se extendió por la mayor parte de los países 
europeos, frente a las ideas conservadoras y reaccio-
narias. El laicismo, sobre todo en la historia moderna 
de Francia, fue más allá de la conquista del Estado 
aconfesional y la libertad religiosa, tratando de devaluar 
la religión y fomentando un patriotismo republicano 
imbuido de prejuicios antirreligiosos, mientras que, en 
otros países, el liberalismo sólo se redujo a la separa-
ción entre el poder político y la religión y la libertad 
de cultos, respetando exquisitamente la presencia de la 



18

religión en la sociedad civil y en la cultura. De modo 
que, históricamente, laicidad es un guarismo opuesto 
al término laicismo, lo que nos lleva a señalar la di-
ferencia de matiz entre ambos conceptos, su posible 
contagio e, incluso, su oposición militante.

La laicidad lleva al laicismo cuando se persigue 
la presencia de la religión en la sociedad civil, priva-
tizándola, cuando el cientificismo exilia la religión y 
cuando, en contra del respeto a las creencias de cada 
cual, surgen movimientos proselitistas, sin respetar las 
mayorías o minorías religiosas. Por contra, algunos 
países, tradicionalmente laicistas, han terminado por 
reconocer la contribución ética de las iglesias al bien 
común, a la paz social y la solidaridad, frente al indi-
vidualismo y la falta de participación en la sociedad 
civil y en la esfera política.

En la Revolución francesa, cuando se llevó a cabo 
el programa de los enciclopedistas, sus ideas sólo ha-
bían calado en las élites intelectuales y la parte más 
ilustrada de la burguesía, mientras la alfabetización no 
había llegado a la gran mayoría de las clases populares 
que todavía vivían en una situación de cristiandad. 

En el curso del siglo xix, llamado el siglo de 
las ideologías, una minoría de la pequeña burguesía 
acompaña las primeras organizaciones clandestinas 
que luchan por sus derechos sociales más elementa-
les. Paliada, parcialmente, su opresión por las primeras 
asociaciones pías nacidas a la sombra de las iglesias, la 
clase obrera empieza a tomar conciencia de las causas 
económicas y políticas de su situación desesperada. 
Más de un siglo de lucha de clases llevará al laicismo 
de la burguesía hasta sus últimas consecuencias. El  
siglo xix verá el nacimiento de una izquierda política 



19

que debe definirse sobre las luchas obreras. Así nacen 
el socialismo, el comunismo, el marxismo y el anar-
quismo, como ideologías que sustituyen a la religión 
y que llevan a sus últimas consecuencias el programa 
laicista de la Revolución francesa. No obstante, a finales 
del mismo siglo, para escándalo de la burguesía y la 
mayor parte de las clases medias, por lo general, cris-
tianas, la encíclica papal de León XIII, Rerum Novarum 
(1891) sienta las bases de la doctrina social de la Iglesia 
romana y marca las pautas de los primeros partidos 
cristianodemócratas. Por su parte, en las iglesias protes-
tantes surge el llamado “evangelio social”, relacionado 
con el origen de un ecumenismo que, con el tiempo, 
llevará al compromiso religioso por la liberación social 
de las clases oprimidas.

Pese a estos esfuerzos, las iglesias llegan tarde y, 
al final de la Segunda Guerra Mundial, se dan cuenta 
de que han perdido la clase obrera. La Iglesia católica 
francesa declara Francia país de misión y la renovación 
de su pastoral lleva a la primera experiencia de los 
llamados “curas obreros”, que se expandirá a otros paí-
ses de Europa. En Bélgica nace el primer movimiento 
de la Juventud Obrera Cristiana ( JOC), al que seguirán 
otras asociaciones religiosas obreras. 

La Revolución norteamericana

El mismo ideario ilustrado de la Revolución francesa 
ya se había aplicado en la independencia de Estados 
Unidos, el primer modelo de las democracias modernas. 
Pero, al tratarse de una guerra de descolonización, no 
tuvo el mismo impacto que aquélla. Más bien fue un 
grito de alerta a las metrópolis europeas que trataron de 
sofocarla sin éxito y fue un precedente de las guerras 
de liberación de las colonias suramericanas.


