
17

1 

CONECTADOS Y DESCONECTADOS

«Chico busca chica. Chica busca chica. Chico busca 
chico. Chica busca chico». La búsqueda de compañía, 
de reconocimiento afectivo, inunda las secciones de 
anuncios personales de toda clase de diarios y revistas, 
más o menos serios. No es algo fruto de la casualidad, 
es la expresión de un anhelo y, al mismo tiempo, de 
una carencia.

El fenómeno expresa tanto la naturaleza social del 
ser humano, como, a la vez, la incapacidad de soportar 
su propia soledad. Si no fuera irremisiblemente socia-
ble, no buscaría a nadie en las páginas de la prensa; 
aunque si pudiese digerir inocuamente su incomunica-
ción, tampoco experimentaría ningún deseo de buscar 
a los demás. No obstante, lo cierto es que este tipo 
de mensajes proliferan y se multiplican, creando un 
verdadero mercado. La red virtual se ha convertido 
en la nueva ágora, la plaza pública a la que todos 
tenemos acceso y en la que podemos relacionarnos, 
compartiendo pensamientos y emociones.

El espacio virtual es un inmenso ruedo intangible 
donde los solitarios buscan compañía. Algunas veces, 
esta búsqueda es un mecanismo para huir de una 
vida huera, triste y monótona o, como mínimo, poco 
satisfactoria. En tales circunstancias, viene a ser una 
especie de segunda oportunidad en un nuevo entorno. 
Otras veces, la apertura a las relaciones virtuales es 
una manera de ampliar el círculo afectivo de uno, 
experimentar con el propio ser y hacer conocidos, 



18

rebasando los límites impuestos por la geografía. In-
cluye un punto de riesgo, aventura e incertidumbre; 
algo que le añade sal a la vida.

El anhelo de vincularse y establecer lazos no es 
nada nuevo. Está inscrito en las entrañas más recón-
ditas del ser humano. Se suele justificar recurriendo 
a Aristóteles y su conocido aserto de que el ser hu-
mano es un animal político. Por mucho que cambien 
los escenarios y formatos, por distintos que sean los 
métodos y canales de comunicación y transferencia 
afectiva, la tendencia a relacionarse es algo inherente 
a la persona.

Los nuevos entornos hacen posibles nuevos en-
cuentros, relaciones que desafían al tiempo o al es-
pacio, y por estos ámbitos noveles circulan flujos de 
confidencialidad que no reconocen barreras geográ-
ficas. El mundo cesa de ser un montón informe de 
individualidades que pugnan por hacer realidad sus 
proyectos y las comunidades dejan de estar supedi-
tadas necesariamente a un territorio. Representa la 
muerte de la geografía, al abrir la posibilidad de vivir 
en un universo sin barreras. Rápidamente, el mundo 
se transforma en una gran telaraña invisible, formada 
por cómplices afectivos que, a pesar de la separación 
física, se enseñan entre ellos aquellos secretos del co-
razón tan reacios a ser desvelados. A veces se trata de 
una búsqueda de lo puramente sensual, un encuentro 
sexual o un receptor sobre el que volcar las pulsiones 
eróticas. Sin embargo, muchas veces la batida va más 
allá. Bajo una aparente frivolidad, late una desesperada 
ansia de calidez, interacción, reconocimiento y ternura.

En estos casos, no es una persona o singularidad 
humana lo que se persigue. Se busca un placer in-
mediato, el objeto sexual, un frotamiento epidérmico. 
Cuando dos de esos rastreadores se encuentran, se 
consuma lo que buscaban, pero eso no los exime de 



19

su incomunicación. A veces, lo que ocurre no es nada, 
salvo un simulacro del afecto y la ternura. Solicitar la 
simpatía de los demás no es algo fácil, puesto que al 
hacerlo nos mostramos vulnerables y dependientes de 
ellos. Nos es más preferible travestirlo de pura sexua-
lidad, mero músculo. Aunque no es raro que lo que 
se esté buscando sea la salvación ante un naufragio 
llamado soledad.

En la mayoría de las ocasiones, la búsqueda de 
conexión se mueve en un nivel de relación distinto. Se 
busca un vínculo de mayor entidad humana y personal. 
Se espera conversación, amistad, solaz, transformar la 
rutina en aventura y la cotidianidad en fiesta; una in-
teracción desinhibida y fresca, más allá de los tópicos 
y caminos trillados.

Hay veces en que lo que se persigue es más que 
todo eso, que lo que en realidad se pretende es una 
fidelidad en el tiempo, un vínculo sólido, la confianza 
y la confidencia; el reconocimiento, en suma.

Hay un montón de solitarios que exteriorizan su 
hambre de compañía y la exhiben a plena luz del día. 
O a cualquier hora de la noche; sólo hay que escuchar 
los programas de radio nocturnos. Voces desespera-
das que buscan compañía, afecto y palabras cálidas:  
alguien que esté dispuesto a escuchar con atención, 
sin juzgar ni valorar nada.

Esta soledad mal llevada suspira por una solución, 
pero hay otro tipo de soledad tan intensa y radical, 
tan fatal, que en ella ni siquiera se busca compañía, 
porque no se cree en la posibilidad de encontrar a 
alguien dispuesto a escuchar, amar y cobijar. Es la 
soledad del desesperado que prefiere consumirse, antes 
que ponerse en el escaparate de los solitarios.

Necesitamos conectarnos porque somos esencial-
mente sociables y nos hace falta el encuentro con los 



20

demás, pero, al mismo tiempo, necesitamos desconec-
tarnos, separarnos del bullicio, retirarnos a la esfera 
más íntima y tomar distancias con respecto al mundo.

Dilatación y contracción, apertura y cierre, incur-
sión y retirada: he aquí la sístole y diástole de nuestra 
condición. En ese doble movimiento, yace la clave 
de nuestro equilibrio y felicidad. No podríamos vivir 
conectados a toda hora; tampoco, permanentemente 
desconectados.

Somos fundamentalmente amigables. Experimen-
tamos el deseo de sintonizar con los demás, de esta-
blecer vínculos y redes de afecto con ellos. Aristóteles 
lo expresa claramente: «Si vive solo, o es un dios o 
es una bestia.»

Amar la soledad y buscarla no significa merodear 
de un sitio a otro, husmeando desesperadamente por 
doquier. Un ser se convierte en solitario en el momen-
to en que se hace consciente de que su soledad es 
inalienable, que viaja con él y que, vaya donde vaya, 
siempre estará solo. A partir de entonces, su soledad 
deja de ser potencial y se convierte en real.

La vida solitaria, por el hecho de ser silente, disipa 
la cortina de humo de las palabras que cada persona 
interpone entre su mente y las cosas. En la soledad, 
nos enfrentamos a la desnudez de los hechos.

Es entonces cuando nos damos cuenta de que el 
desabrigo de la realidad no es fuente de temor, ni 
motivo de vergüenza. La vestimos con la amable co-
munión del silencio; algo relacionado con el amor. Es 
entonces cuando se nos acerca el mundo que hemos 
intentado domar con las palabras, los conceptos, las 
ideas y los esquemas mentales; que hemos intentado 
domeñar y explotar tecnológicamente.

El silencio nos enseña a conocer la realidad, res-
petándola allí donde las palabras la han profanado.



21

2

MIEDO A ESTAR SOLOS

Casi siempre, la soledad se percibe como algo 
negativo, angustioso y estéril, un estado que engen-
dra sentimientos oscuros, una situación desagradable 
y lacerante, vinculada normalmente al hecho de no 
sentirse amado.

Es una asociación de ideas que, aparte de simplo-
na, peca de injusta, puesto que con frecuencia es en 
medio de la soledad cuando una persona es capaz de 
experimentar tanto el más intenso amor que pueda 
sentir por alguien, como el afecto que otros le otorgan 
magnánimamente.

En el momento en que una persona se sume en 
la soledad, se torna capacitada para percibir la impor-
tancia que el ser amado tiene para ella, su generosa 
dádiva. En un estado así, hay quien es incluso capaz 
de sentir el amor divino por el mundo y todas sus 
criaturas. La soledad es un estado de ánimo que no 
está reñido con el hecho de sentirse profundamente 
amado.

El amor es una fuerza invisible y etérea que se 
traduce en silencios y palabras, pasividades y gestos. 
Aunque vive oculto bajo la piel, busca exteriorizarse y 
solamente cuando lo hace, su fuerza se vuelve visible. 
Mientras permanece velado, parece ausente, aunque 
está ahí. Únicamente su manifestación hace evidente 
su poder.



22

Muy a menudo, sólo el retiro en la soledad nos 
permite discernir quiénes son los verdaderos ángeles 
de la guarda de nuestra endeble vida, aquellos que 
se quedan cuando todos los demás han desaparecido, 
hastiados y dándonos por incorregibles.

El mundo entero se encarniza con la soledad y 
en vez de mirar a los exquisitos frutos que nacen de 
tal profunda vivencia, sólo se tienen en cuenta sus 
problemas. Parece que la humanidad haya emprendi-
do una cruzada contra ese hermoso y prístino estado 
vital, de tal manera que cuando alguien que ama a 
una persona se entera de que ésta está sola, la busca 
a fin de salvarla de ese supuesto tormento.

Se llega incluso a, en cierto modo, compadecer 
a quien escoge deliberadamente la soledad y que se 
encuentra a gusto en ella, tildándolo de raro o mi-
sántropo. Y, sin embargo, cuántas son las veces en 
que la soledad es incomparablemente más densa y 
enriquecedora que cualquier compañía. A través de 
ella, se escoge el rescoldo de nobles pensamientos y 
de las ideas sugerentes, propias o ajenas, que los bien 
intencionados acompañantes ofuscan total o parcial-
mente con su verborrea.

La soledad, con su calma y silencio, invita al re-
cogimiento, la interiorización y el contacto con uno 
mismo. Pero también espanta y, en según qué casos, 
puede convertirse en una cárcel que sólo puede abrir-
se desde dentro. Grosso modo, tememos estar solos y, 
en la medida que nos sentimos así, deseamos salir de 
nosotros mismos, abriendo los ventanales de nuestra 
minúscula estancia, estableciendo lazos con los demás.

Este miedo tiene sus razones.1 No es gratuito ni 
irracional. Aun así, si se consigue superar, la soledad 

1.	 E. Fromm, El miedo a la libertad, Paidós, Barcelona, 2009.



23

abre las puertas a un rico mundo de conocimientos y 
experiencias. Si una persona se ha ejercitado en vivirla, 
no la teme; más bien lo contrario: la anhela, espera y 
desea, puesto que estar solo le resulta placentero. Así 
puede ordenar los sentimientos en su corazón y divagar 
sin norte ni guía, dejando el alma en aquel estado de 
tedio que tan acertadamente describió Eugeni d’Ors.2

A veces, no estamos solos pero nos sentimos así. 
Otras veces, no nos sentimos solos, pero lo estamos. 
La soledad es una vivencia que no siempre está im-
pregnada por la realidad. Lo mismo ocurre con la 
salud y la enfermedad. Podemos sentirnos sanos y no 
estarlo; creer que estamos enfermos y que no sea así. 
La vivencia de la soledad nos inquieta y nos vuelve 
claustrofóbicos; es por esto que nos conectamos a la 
red, buscando compañía e interacción y tejiendo lazos.

No obstante, ¿por qué es inquietante esta expe-
riencia? Siempre que nos es posible, intentamos huir 
de ella, y los subterfugios nos ayudan a hacerlo. Dice 
Krishnamurti que «Todo es una evasión de nosotros 
mismos, de nuestra ruindad y fealdad. Pensamos que 
gracias a un superficial interés por los acontecimientos 
mundiales nos hacemos más y más sabios, más capaces 
de enfrentarnos a nuestra propia vida. Qué duda cabe 
de que todo eso no es sino una manera de evadirnos 
de nosotros mismos. Estamos tan interiormente vacíos, 
somos tan superficiales, que nos damos miedo a noso-
tros mismos. Somos tan pobres en nuestro interior, 
que fisgonear se convierte en una excelente manera 
de distraernos; una huida de nosotros mismos.»3

2.	 E. d’Ors, La bien plantada, Gualba la de mil voces y Oceanografía del 
tedio, Editorial Éxito, Barcelona, 1954.

3.	 J. Krishnamurti, La libertad primera y última, RBA Libros, Barcelona, 
2002.



24

Buscamos bálsamos que nos liberen de ella, pues-
to que, para empezar, es una vivencia incómoda, 
alteradora de estratos anímicos que preferiríamos 
no tocar. Ante la posible soledad que nos amenaza, 
recurrimos a distintos mecanismos de fuga. Hay quien 
busca alivio en el trabajo, un buen antídoto porque 
absorbe y coloniza la mente; otros lo hacen en la 
vida social, las tecnologías o los pequeños chismes 
de la vida cotidiana. De lo que se trata es de huir, 
pero ¿huir de qué?

Hay quien busca diversiones de todo tipo con un 
único fin: eliminar la posibilidad de encontrarse a 
solas con sus propios pensamientos. Esta desesperada 
búsqueda, que por lo normal conduce a una azarosa 
forma de vida, genera un inmenso mercado del en-
tretenimiento.

Como se ha dicho, el sexo puede entenderse tam-
bién como un antídoto de la soledad. Es una evasión 
poco eficaz, puesto que la vivencia de la soledad no 
es una cuestión de cuerpos, sino una experiencia aní-
mica. El sexo no nos evita la terrible vivencia de la 
soledad. Incluso puede que, a veces, la potencie con 
mayor intensidad. El abrazo anónimo no salva; más 
bien constata y explicita la soledad.

El protagonista creado por Jean-Paul Sartre en 
La náusea, busca en las relaciones carnales un modo 
de evadirse del mundo que lo rodea, pero el efímero 
placer que obtiene cada vez que copula no lo exime 
de sentirse vacío y rechazado por todos.4 Resulta que 
lo único que precisaría para sentirse acompañado sería 
el amor de alguien; la ternura de otro ser humano, 
la que lo salvaría del vacío, del desencanto del vivir 
y de la náusea de ser. Una calidez que no encuentra 

4.	 J. P. Sartre, La náusea, Losada, Buenos Aires, 2008.



25

en ninguna parte; se topa con el sexo, puro y duro, 
pero esto no lo salva del nihilismo.

El personaje pasea por parques vacíos y bulevares 
llenos de ciudadanos sin rostro. Deambula de un lado 
para otro buscando un amor que lo salve, pero la 
única reacción que le provoca el mundo es la náusea. 
El sexo a salto de mata le proporciona cierto placer, 
cicatero y huidizo; el cúmulo de abrazos que propicia 
un alma encarcelada no redimen su soledad.

Solamente el amor libera de esa maldición. Úni-
camente la plena certeza de que en alguna parte del 
mundo hay alguien que piensa en uno y que desea mi 
bien; que existe un ser para quien la propia existencia 
de uno no es asunto baladí. Esa mera certidumbre, 
un axioma indemostrable científicamente, salva del 
nihilismo.

He aquí una hermosa observación de Søren Kier-
kegaard: «Dios es amor. Esto significa que tú eres 
amado; y todavía no ha nacido el hombre a quien 
este pensamiento no lo llene de un indescriptible 
gozo, especialmente cuando percibe esto de cerca.»5 
La grandeza de un hombre se mide por su capacidad 
de asumir la soledad. Digámoslo más claro: son las 
contrariedades las que permiten conocer la clase de 
persona que es uno, cuál es su grado de dignidad y 
entereza. La soledad no buscada es una situación lími-
te (por decirlo a la manera de Karl Jaspers), al igual 
que la enfermedad, el fracaso, el desamor, la culpa, el 
sufrimiento o la muerte de un ser querido. Hasta que 
no nos enfrentamos a una situación de estos carices, 
no conocemos la verdadera magnitud de nuestro ser, 
la grandeza o pequeñez de nuestra alma.

5.	 S. Kierkegaard, El instante, Trotta, Madrid, 2006.



26

Enfrentarse a la soledad no es domesticarla, ni 
muchísimo menos suprimirla. Consiste en aprender a 
plantarle cara, poniéndola al servicio de la vida. Sólo 
quien se enfrenta a estas experiencias es capaz de 
crecer y extraer de ellas unas insuperables lecciones. 
Nadie desea estar enfermo, fracasar o experimentar 
cómo el corazón se le rompe en mil pedazos, pero estos 
percances en el fondo encierran dentro de sí un gran 
secreto, una gran revelación que, si es generosamente 
integrada en el alma del individuo, lo fortalece y lo 
hace madurar cual fruta expuesta varios días al sol.

Karl Jaspers se refiere a las riquísimas recompensas 
que comporta la experiencia de la soledad, al decir 
que sólo aquel que conoce la soledad absoluta puede 
alcanzar a ser existencia.

En otras palabras: únicamente quien se despeña 
por el abismo de la soledad puede convertir su vida 
en un proyecto personal, marcar distancias con los 
demás, desengancharse de la gente, liberarse de la 
servidumbre de lo políticamente correcto y emprender 
vuelo en solitario.

Para él, ser existencia significa ser conocedor del 
hecho de estar vivo, tomando conciencia del inmenso 
don que significa estar en el mundo. Las cosas son; 
las personas están convocadas a existir. La soledad es 
el despertador de la existencia, el estado de ánimo que 
propicia el paso del ser al existir.

La comprensión de la propia y específica diferen-
cia no viene vivida como una afirmación de la propia 
personalidad, sino como una rareza. La vivencia de la 
soledad va íntimamente ligada con el sentimiento de 
peculiaridad. Al practicar la soledad, me convierto en 
un extraño para mí mismo.

De hecho, al penetrar en su reino, todo se vuelve 
incongruente: el mundo que me rodea, la profesión 



27

que ejerzo, las personas a las que amo e incluso mi 
propio yo. Sentirme distinto de los demás hace sufrir. 
La singularidad es un sentimiento incómodo, una forma 
de desarraigo, de separación del mundo. Cuando una 
persona descubre la riqueza de sí misma, se llena de 
espanto, prefiriendo el anonimato y el disimulo.

Este temor se evidencia en la relación con los 
demás. Para superarlo hay que quedarse solo; no es-
cabullirse ante la soledad, persiguiendo la compañía 
de otros para que nos ayuden a pasar el tiempo.

En tales circunstancias, no se busca al otro para 
compartir la belleza de vivir en común, sino para no 
estar solo, porque no se quiere sentir la liviandad del 
ser o que los demás no comprendan, ni acepten la 
identidad propia. Si no se sabe afrontar la debilidad 
y el sufrimiento derivados de los demás, en el mejor 
de los casos, se continúa estando solo.

No enfrentarse a la liviandad del ser no aleja a 
la soledad, ni la resuelve. La huida no contribuye en 
nada a hacernos verdaderamente fuertes. La soledad 
no es una experiencia reservada exclusivamente a los 
héroes. Es una posibilidad de la vida cotidiana, abierta 
a cualquier humano. No es un sacrificio ni un ofreci-
miento que hacemos a los dioses. Es la única ocasión 
para averiguar con certeza dónde están trazadas las 
fronteras que nos separan del mundo.


