Presentacion

“ . .
Vosotros que buscdis el camino,

os lo ruego,
no perddis el momento presente”

Sekito Kisen

Presentamos la traduccién del Genjo Koan: la
realizaciéon del koan como presencia, todos los fené-
menos del universo son verdad eterna. El Genjo Koan
forma parte del Shobogenzo, la obra mas emblematica
de Dogen compuesta de 90 volimenes. La versién
espafiola estd basada en la traduccién que realizé el
maestro Taisen Deshimaru. También incluimos los
comentarios que sobre el Genjo Koan hizo Roland
Yuno en sus kusenes, durante el campo de verano
de 2006 en Maredsous (Bélgica) y posteriormente en
Gyobutsuji Niza.

La edicién original del Shobogenzo estaba dispersa
por todo Japon, sobre todo en los siete templos en
que Dogen vivié entre 1231 y 1253. Para editarla, sus
discipulos usaron los textos escritos por el maestro
Dogen y las notas que pudieron tomar de sus con-
ferencias.

El maestro Nishiari Bokusan, en la era Meiji, dijo:
“El Genjo Koan es el capitulo mas dificil del Shobo-
genzo. Es la piel, la carne, los huesos y la médula
de Dogen. Su ensenanza, tanto de los primeros afios



como los de los ultimos de su vida, se condensa en
este capitulo. Los otros capitulos del Shobogenzo sélo
son el desarrollo del Genjo Koan”.

Es un documento poético y espiritual que tiene
una importancia fundamental para comprender el
Shobogenzo vy el pensamiento de Dogen. Es el primer
libro del Shobogenzo y mantiene su estilo: muy rico
en imagenes, apareciendo por un lado una gran con-
crecién y por otro una extrema abstraccion.

El término Genjo aparece citado 281 veces en el
Shobogenzo. Genjo es el hecho de que algo se presen-
te con certeza en este momento delante de nuestros
ojos, en razén de la intima realizacién del si mismo.
Cuando percibimos este “enigma” es cuando llegamos
a penetrar, por poco que sea, el misterio de nuestra
propia existencia.

A través del Genjo Koan, Dogen expone cémo los
seres pueden salir del fluir del tiempo lineal, del ciclo
de nacimientos y muertes, del samsara, para acceder
a la esfera de este presente absoluto y eterno.

El maestro Kodo Sawaki escribe en sus notas:
“cQué es el Genjo Koan? Es la verdad fundamental
aqui y ahora, que empuja y activa nuestra vida. El
Genjo Koan expresa la realidad tdltima en la que todas
las cosas tienen caracter propio y, sin embargo, son
todas iguales respecto a su propia verdad”.

“Cuando todas las existencias son el dharma de
Buda, existe el despertar y la ilusién, la practica y la
certificacion, la vida y la muerte y el buda y los seres
sensibles. Cuando consideramos todas las existencias
sin sustancia, no hay ilusién ni despertar, ni buda ni
seres sensibles, ni nacimiento ni extincién”.

La verdadera via no es la via que se comprende
después del despertar. Debe practicarse y no buscarse.
La practica es el despertar. Es la trama y la urdim-
bre en que se entreteje lo absoluto y lo relativo en



el maravilloso tejido sin costuras que es la vida. Es
el despertar actualizado en las acciones de cada dia.

Decia el maestro Deshimaru: “Conocer y compren-
der la verdadera ensenanza o la profunda verdad, no
sirve de nada si este conocimiento y esta compren-
sién no se actualiza en la practica y en las acciones
cotidianas. Hay que seguir el orden césmico. No es
necesario buscar el despertar o la verdad, ni huir de
las ilusiones; se trata de ser natural, de volver a la
condicién normal de cuerpo y mente”.

El satori no es un estado especial, es volver a la
condicién original, como lo proclamé Dogen al volver
de China en la respuesta a la pregunta de qué era lo
que habia obtenido:

Los ojos horizontales,
la nariz vertical.

El sol sale por el este
y se pone por el oeste.

El gallo canta al alba.

El presente libro comienza por la traduccién de
los textos que componen Genjo Koan, basada en la
versién de Taisen Deshimaru. A continuacién, los co-
mentarios de Roland Yuno Rech. Finalmente cierran
el volumen una selecciéon de preguntas y respuestas
(mondo) que diversas personas formulan a Roland
Yuno Rech seguida de un glosario.

Antonio ARANA
Txus LaiTa






Prélogo

Dogen escribié el Genjo Koan, para el discipulo
laico Ya-Koshu a mediados del otofio de 1233. Lo
redacté cuando tenia 33 afios y posteriormente lo
revisé en 1252 (IV afio de Kencho); moriria en el
afio 1253. Es, sin duda, una de las obras maestras
del Shobogenzo, tanto por su belleza poética como por
la dimensién especulativa de su pensamiento. Dogen
lo coloca el primero de los 75 capitulos de su obra
principal: el Shobogenzo.

El texto entero se presenta como un verdadero
tratado del despertar y anuncia el no-dualismo y otros
grandes temas que después Dogen desarrollara. Resume
la esencia de su ensefianza a partir de su despertar
y conduce al lector a profundizar cada vez mas en
la realizacién de la via.

El verdadero koan de nuestra practica, el koan
vivo de cada instante, es ver lo que es y aceptarlo.
Armonizarnos con ello. La practica de los koan tiene
como objetivo despertar a la naturaleza profunda de la
existencia. En el zen Soto, no se dan sistematicamente
koans para resolver, sino que la misma existencia es
el koan; el Genjo Koan, que decia Dogen, es el ver-
dadero encuentro con nuestra vida de cada instante.

11



Lo que el maestro Dogen llamaba el Genjo Koan
no sélo concierne a los fendmenos, a las circunstancias
que surgen a nuestro alrededor y en nosotros mismos
y a la relacién entre los dos, sino que concierne fun-
damentalmente a la pregunta: “¢Qué es uno mismo?
¢Quién es el autor de estos pensamientos, el sujeto
de estas percepciones, de estas sensaciones?” Si os
concentrais en haceros intimos con estas preguntas
no correréis el riesgo de dormiros y, llegado el caso,
os despertaréis mas alla del despertar. Todos los fe-
némenos de la vida nos lo muestran y nos ofrecen la
ocasion de practicarlo. Verlo y practicarlo es Genjo:
una evidencia que nos deslumbra.

Genjo quiere decir presencia, ser manifiesto, lo
que se manifiesta inmediatamente. La presencia de las
cosas tal cual es. Tal cual es quiere decir impermanente,
apareciendo y desapareciendo constantemente. Imper-
manencia no como una fatalidad dolorosa, sino como
la base de nuestra liberacién, de nuestra capacidad
infinita de transformacion. De ir constantemente mas
alla de todo estancamiento, de todo apego.

Genjo: Realizarse como presencia, la realizaciéon
como presencia.

La presencia que se manifiesta sin ser deformada
por los esfuerzos de comprension intelectual

Koan describe la realidad tal cual es. Ko quiere
decir igualdad. An quiere decir permanecer en la
propia esfera, ser diferente. Ante el otro somos, a la
vez diferentes, an; y al mismo tiempo profundamente
idénticos, ko. Evoca la ultima identidad de todas las
existencias mas alla de sus diferencias relativas. En
cada instante, somos lo que se manifiesta, los pensa-
mientos, las emociones; somos eso y al mismo tiempo
eso es diferente de nosotros, eso no constituye nuestro
si mismo mas profundo.

El koan de nuestra vida consiste en abrazar estos
dos aspectos de la realidad. No por un esfuerzo de

12



la mente, del pensamiento, sino por la practica de ir
constantemente mas alla de todo estancamiento, mas
alla incluso de la propia identidad y de la diferencia,
abriéndonos a la realizacién de nuestra profunda uni-
dad con todos los seres. Este despertar es la fuente
de nuestra compasién y benevolencia hacia ellos, mas
alld de nuestras preferencias o aversiones.

En el mundo actual, agitado por los numerosos
conflictos que son el resultado de la no aceptacién de
los diferentes puntos de vista, la meditacién de este
texto tiene efectos sanadores. A los que ya estan com-
prometidos en la préctica del zen, les dara la ocasién
de profundizar en ello y hard de su vida cotidiana
un gran koan con numerosas ocasiones de despertar.

Roland Yuno REcH

Gyobutsuji Niza,
(29 de octubre de 2009)

13






Genjo Koan
de Dogen

I

Cuando todas las existencias son el dharma de
Buda hay ilusién y despertar; hay practica y certifica-
cién, hay nacimiento y muerte, budas y seres sensibles.

II

Cuando las diez mil existencias son sin sustancia
no poseen un si mismo propio y no hay ni ilusién ni
despertar, ni budas ni seres sensibles, ni nacimiento
ni extincion.

IIT

Sin embargo, como desde el origen la via del Buda
se trasciende a si misma, trasciende la plenitud y la
falta, hay nacimiento y muerte, ilusién y despertar,
seres sensibles y seres despiertos.

A pesar de que esto sea asi, aunque améis las
flores, se marchitan, aunque odiéis la mala hierba,
sigue creciendo.

15



v

Practicar y certificar las diez mil existencias a
partir de uno mismo es una ilusién. El despertar es
dejarse practicar y certificar por las diez mil existencias.

A%

Los que despiertan de sus ilusiones son budas.
La gente comun se ilusiona con el despertar y aun
estan los que se despiertan del despertar y los que se
ilusionan en la ilusién. Se trata de iluminar la ilusién
no de ilusionarse con la iluminacién.

VI

Cuando los budas son auténticamente budas, no
necesitan reconocerse conscientemente como budas; ni
lo perciben, ni lo saben, ni tienen conciencia de ello
y sin embargo son despiertos certificados y avanzan
realizando a buda y contintan haciendo realidad el
despertar certificandolo con su préactica.

VII

Con todo su cuerpo y mente en armonia perciben
las formas, los colores, escuchan los sonidos. Aunque
los aprehenden intimamente para ellos no son sélo
como imagenes en el espejo o como el reflejo de la
luna en el agua que cuando un lado estd iluminado
el otro permanece en la sombra.

VIII

Estudiar la via de Buda
es estudiarse a si mismo.
Estudiarse a si mismo y aprenderse

16



es olvidarse de si mismo.

Olvidarse de si mismo

es ser certificado por todas las existencias.

Ser certificado por todas las existencias

es abandonar cuerpo y mente,

el propio cuerpo y mente y el de los demas.
Es hacer desaparecer toda huella de despertar
y hacer aparecer constantemente este despertar
sin huella.

IX

En el momento en que buscéis la via, os alejais
de ella mil leguas; pero cuando habéis recibido direc-
tamente la transmisién auténtica, sois el ser humano
tal cual, el ser humano original sin mancha.

X

Cuando alguien viaja en barco y ve a lo lejos
la orilla, puede imaginarse que es la orilla la que se
mueve; si, por el contrario, fija su intima mirada en
el barco, ve que en realidad es el barco quien avanza.

De la misma forma, cuando tratamos de com-
prender la naturaleza de los fenémenos a través de
nuestra percepcién confusa, cuando discernimos y
afirmamos las diez mil existencias y las certificamos
con un cuerpo-mente confuso cometemos el error de
creer de forma equivocada que nuestra propia mente
y nuestra propia naturaleza permanecen constantes.

Si seguimos intimamente la justa practica cotidiana
y volvemos a nuestro propio hogar, vemos claramente
el principio de la via segun el cual las diez mil exis-
tencias y dharmas no nos pertenecen, no tienen un
si mismo permanente.

17



