
7

Presentamos la traducción del Genjo Koan: la 
realización del koan como presencia, todos los fenó-
menos del universo son verdad eterna. El Genjo Koan 
forma parte del Shobogenzo, la obra más emblemática 
de Dogen compuesta de 90 volúmenes. La versión 
española está basada en la traducción que realizó el 
maestro Taisen Deshimaru. También incluimos los 
comentarios que sobre el Genjo Koan hizo Roland 
Yuno en sus kusenes, durante el campo de verano 
de 2006 en Maredsous (Bélgica) y posteriormente en 
Gyobutsuji Niza.

La edición original del Shobogenzo estaba dispersa 
por todo Japón, sobre todo en los siete templos en 
que Dogen vivió entre 1231 y 1253. Para editarla, sus 
discípulos usaron los textos escritos por el maestro 
Dogen y las notas que pudieron tomar de sus con-
ferencias. 

El maestro Nishiari Bokusan, en la era Meiji, dijo: 
“El Genjo Koan es el capítulo más difícil del Shobo-
genzo. Es la piel, la carne, los huesos y la médula 
de Dogen. Su enseñanza, tanto de los primeros años 

Presentación

“Vosotros que buscáis el camino,
os lo ruego,

 no perdáis el momento presente”

Sekito Kisen



8

como los de los últimos de su vida, se condensa en 
este capítulo. Los otros capítulos del Shobogenzo sólo 
son el desarrollo del Genjo Koan”.

Es un documento poético y espiritual que tiene 
una importancia fundamental para comprender el 
Shobogenzo y el pensamiento de Dogen. Es el primer 
libro del Shobogenzo y mantiene su estilo: muy rico 
en imágenes, apareciendo por un lado una gran con-
creción y por otro una extrema abstracción.

El término Genjo aparece citado 281 veces en el 
Shobogenzo. Genjo es el hecho de que algo se presen-
te con certeza en este momento delante de nuestros 
ojos, en razón de la íntima realización del sí mismo. 
Cuando percibimos este “enigma” es cuando llegamos 
a penetrar, por poco que sea, el misterio de nuestra 
propia existencia.

A través del Genjo Koan, Dogen expone cómo los 
seres pueden salir del fluir del tiempo lineal, del ciclo 
de nacimientos y muertes, del samsara, para acceder 
a la esfera de este presente absoluto y eterno.

El maestro Kodo Sawaki escribe en sus notas: 
“¿Qué es el Genjo Koan? Es la verdad fundamental 
aquí y ahora, que empuja y activa nuestra vida. El 
Genjo Koan expresa la realidad última en la que todas 
las cosas tienen carácter propio y, sin embargo, son 
todas iguales respecto a su propia verdad”.

“Cuando todas las existencias son el dharma de 
Buda, existe el despertar y la ilusión, la práctica y la 
certificación, la vida y la muerte y el buda y los seres 
sensibles. Cuando consideramos todas las existencias 
sin sustancia, no hay ilusión ni despertar, ni buda ni 
seres sensibles, ni nacimiento ni extinción”.

La verdadera vía no es la vía que se comprende 
después del despertar. Debe practicarse y no buscarse. 
La práctica es el despertar. Es la trama y la urdim-
bre en que se entreteje lo absoluto y lo relativo en 



9

el maravilloso tejido sin costuras que es la vida. Es 
el despertar actualizado en las acciones de cada día.

Decía el maestro Deshimaru: “Conocer y compren-
der la verdadera enseñanza o la profunda verdad, no 
sirve de nada si este conocimiento y esta compren-
sión no se actualiza en la práctica y en las acciones 
cotidianas. Hay que seguir el orden cósmico. No es 
necesario buscar el despertar o la verdad, ni huir de 
las ilusiones; se trata de  ser natural, de volver a la 
condición normal de cuerpo y mente”.

El satori no es un estado especial, es volver a la 
condición original, como lo proclamó Dogen al volver 
de China en la respuesta a la pregunta de qué era lo 
que había obtenido: 

Los ojos horizontales,
la nariz vertical.

El sol sale por el este
y se pone por el oeste.

El gallo canta al alba.

El presente libro comienza por la traducción de 
los textos que componen Genjo Koan, basada en la 
versión de Taisen Deshimaru. A continuación, los co-
mentarios de Roland Yuno Rech. Finalmente cierran 
el volumen una selección de preguntas y respuestas 
(mondo) que diversas personas formulan a Roland 
Yuno Rech seguida de un glosario.

Antonio Arana

Txus Laita





11

Dogen escribió el Genjo Koan, para el discípulo 
laico Ya-Koshu a mediados del otoño de 1233. Lo 
redactó cuando tenía 33 años y posteriormente lo 
revisó en 1252 (IV año de Kencho); moriría en el 
año 1253. Es, sin duda, una de las obras maestras 
del Shobogenzo, tanto por su belleza poética como por 
la dimensión especulativa de su pensamiento. Dogen 
lo coloca el primero de los 75 capítulos de su obra 
principal: el Shobogenzo.

El texto entero se presenta como un verdadero 
tratado del despertar y anuncia el no-dualismo y otros 
grandes temas que después Dogen desarrollará. Resume 
la esencia de su enseñanza a partir de su despertar 
y conduce al lector a profundizar cada vez más en 
la realización de la vía.

El verdadero koan de nuestra práctica, el koan 
vivo de cada instante, es ver lo que es y aceptarlo. 
Armonizarnos con ello. La práctica de los koan tiene 
como objetivo despertar a la naturaleza profunda de la 
existencia. En el zen Soto, no se dan sistemáticamente 
koans para resolver, sino que la misma existencia es 
el koan; el Genjo Koan, que decía Dogen, es el ver-
dadero encuentro con nuestra vida de cada instante.

Prólogo



12

Lo que el maestro Dogen llamaba el Genjo Koan 
no sólo concierne a los fenómenos, a las circunstancias 
que surgen a nuestro alrededor y en nosotros mismos 
y a la relación entre los dos, sino que concierne fun-
damentalmente a la pregunta: “¿Qué es uno mismo? 
¿Quién es el autor de estos pensamientos, el sujeto 
de estas percepciones, de estas sensaciones?” Si os 
concentráis en haceros íntimos con estas preguntas 
no correréis el riesgo de dormiros y, llegado el caso, 
os despertaréis más allá del despertar. Todos los fe-
nómenos de la vida nos lo muestran y nos ofrecen la 
ocasión de practicarlo. Verlo y practicarlo es Genjo: 
una evidencia que nos deslumbra.

Genjo quiere decir presencia, ser manifiesto, lo 
que se manifiesta inmediatamente. La presencia de las 
cosas tal cual es. Tal cual es quiere decir impermanente, 
apareciendo y desapareciendo constantemente. Imper-
manencia no como una fatalidad dolorosa, sino como 
la base de nuestra liberación, de nuestra capacidad 
infinita de transformación. De ir constantemente más 
allá de todo estancamiento, de todo apego. 

Genjo: Realizarse como presencia, la realización 
como presencia.

La presencia que se manifiesta sin ser deformada 
por los esfuerzos de comprensión intelectual

Koan describe la realidad tal cual es. Ko quiere 
decir igualdad. An quiere decir permanecer en la 
propia esfera, ser diferente. Ante el otro somos, a la 
vez diferentes, an; y al mismo tiempo profundamente 
idénticos, ko. Evoca la última identidad de todas las 
existencias más allá de sus diferencias relativas. En 
cada instante, somos lo que se manifiesta, los pensa-
mientos, las emociones; somos eso y al mismo tiempo 
eso es diferente de nosotros, eso no constituye nuestro 
sí mismo más profundo. 

El koan de nuestra vida consiste en abrazar estos 
dos aspectos de la realidad. No por un esfuerzo de 



13

la mente, del pensamiento, sino por la práctica de ir 
constantemente más allá de todo estancamiento, más 
allá incluso de la propia identidad y de la diferencia, 
abriéndonos a la realización de nuestra profunda uni-
dad con todos los seres. Este despertar es la fuente 
de nuestra compasión y benevolencia hacia ellos, más 
allá de nuestras preferencias o aversiones.

En el mundo actual, agitado por los numerosos 
conflictos que son el resultado de la no aceptación de 
los diferentes puntos de vista, la meditación de este 
texto tiene efectos sanadores. A los que ya están com-
prometidos en la práctica del zen, les dará la ocasión 
de profundizar en ello y hará de su vida cotidiana 
un gran koan con numerosas ocasiones de despertar.

Roland Yuno Rech

Gyobutsuji Niza,
(29 de octubre de 2009)





15

I
Cuando todas las existencias son el dharma de 

Buda hay ilusión y despertar; hay práctica y certifica-
ción, hay nacimiento y muerte, budas y seres sensibles. 

II
Cuando las diez mil existencias son sin sustancia 

no poseen un sí mismo propio y no hay ni ilusión ni 
despertar, ni budas ni seres sensibles, ni nacimiento 
ni extinción. 

III
Sin embargo, como desde el origen la vía del Buda 

se trasciende a sí misma, trasciende la plenitud y la 
falta, hay nacimiento y muerte, ilusión y despertar, 
seres sensibles y seres despiertos. 

A pesar de que esto sea así, aunque améis las 
flores, se marchitan, aunque odiéis la mala hierba, 
sigue creciendo. 

Genjo Koan 
de Dogen



16

IV
Practicar y certificar las diez mil existencias a 

partir de uno mismo es una ilusión. El despertar es 
dejarse practicar y certificar por las diez mil existencias. 

V
Los que despiertan de sus ilusiones son budas. 

La gente común se ilusiona con el despertar y aun 
están los que se despiertan del despertar y los que se 
ilusionan en la ilusión. Se trata de iluminar la ilusión 
no de ilusionarse con la iluminación.

VI
Cuando los budas son auténticamente budas, no 

necesitan reconocerse conscientemente como budas; ni 
lo perciben, ni lo saben, ni tienen conciencia de ello 
y sin embargo son despiertos certificados y avanzan 
realizando a buda y continúan haciendo realidad el 
despertar certificándolo con su práctica. 

VII
Con todo su cuerpo y mente en armonía perciben 

las formas, los colores, escuchan los sonidos. Aunque 
los aprehenden íntimamente para ellos no son sólo 
como imágenes en el espejo o como el reflejo de la 
luna en el agua que cuando un lado está iluminado 
el otro permanece en la sombra.

VIII
Estudiar la vía de Buda
es estudiarse a sí mismo.
Estudiarse a sí mismo y aprenderse 



17

es olvidarse de sí mismo.
Olvidarse de sí mismo 
es ser certificado por todas las existencias.
Ser certificado por todas las existencias 
es abandonar cuerpo y mente,
el propio cuerpo y mente y el de los demás.
Es hacer desaparecer toda huella de despertar
y hacer aparecer constantemente este despertar
sin huella.

IX
En el momento en que buscáis la vía, os alejáis 

de ella mil leguas; pero cuando habéis recibido direc-
tamente la transmisión auténtica, sois el ser humano 
tal cual, el ser humano original sin mancha.

X
Cuando alguien viaja en barco y ve a lo lejos 

la orilla, puede imaginarse que es la orilla la que se 
mueve; si, por el contrario, fija su íntima mirada en 
el barco, ve que en realidad es el barco quien avanza. 

De la misma forma, cuando tratamos de com-
prender la naturaleza de los fenómenos a través de 
nuestra percepción confusa, cuando discernimos y 
afirmamos las diez mil existencias y las certificamos 
con un cuerpo-mente confuso cometemos el error de 
creer de forma equivocada que nuestra propia mente 
y nuestra propia naturaleza permanecen constantes. 

Si seguimos íntimamente la justa práctica cotidiana 
y volvemos a nuestro propio hogar, vemos claramente 
el principio de la vía según el cual las diez mil exis-
tencias y dharmas no nos pertenecen, no tienen un 
sí mismo permanente.


