
La revelación divina a través 
del Universo, los profetas  

y Jesucristo

Mis convicciones sobre el cristianismo 
explicadas a mis amigos no cristianos

Volumen I

ramón rosal cortés

L L E I D A, 2 0 1 1



©	 Ramón Rosal Cortés, 2010
©	 de esta edición: Editorial Milenio, 2011
	 Sant Salvador, 8 - 25005 Lleida (España)
	 editorial@edmilenio.com
	 www.edmilenio.com
Fotografía de la cubierta: Ana Gimeno-Bayón “Vidrieras de la Iglesia Dom Bosco (Brasilia) 

de Claudio Naves y Hubert na Doorne”
Primera edición: febrero de 2011
Depósito legal: L-91-2011
ISBN: 978-84-9743-438-6
Impreso en Arts Gràfiques Bobalà, S L

Printed in Spain

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o transformación de esta 
obra solo puede ser realizada con la autorización de sus titulares, salvo excepción prevista 
por la ley. Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos, <www.cedro.org>) 
si necesita fotocopiar, escanear o hacer copias digitales de algún fragmento de esta obra.



7

Índice

Prólogo	...................................................................................................................... 	 11
Introducción	 ............................................................................................................. 	 15 

PARTE PRIMERA

REVELACIÓN DIVINA A TRAVÉS DE LA CONTEMPLACIÓN DEL
UNIVERSO Y DE LOS PROFETAS DE ISRAEL

1.	 La convicción sobre la existencia de un Dios creador del universo no la 
	 experimento como un acto de fe...................................................................... 	 23
	 1.	 Aclaraciones sobre mi concepto de fe.......................................................... 	 23
	 2.	 La fe religiosa en una supuesta revelación divina requiere, para que sea 
		  razonable, unos requisitos especiales........................................................... 	 25
	 3.	 La existencia de Dios no la sostengo por un acto de fe sino porque su no 
		  existencia la percibo como racionalmente contradictoria............................ 	 27
	 4.	R econocer la existencia de Dios a partir de un razonamiento inductivo es para
		  mí algo previo a mi experiencia de fe en Dios............................................. 	 29
	 5.	R evisión de lo anterior por medio de mis respuestas a dos preguntas......... 	 33
		  5.1.	 ¿Es el Universo una realidad solitaria o es consecuencia de una 
				    creación divina?.................................................................................... 	 33
		  5.2.	 ¿Qué diferencia hay entre reconocer la existencia de una Realidad 
				    divina y experimentar la fe en Dios?................................................... 	 37
	 6.	C oncepciones inválidas sobre Dios.............................................................. 	 38
		  6.1.	 Las que implican estar olvidando o desconociendo que no podemos 
				    describir características sobre la Divinidad aplicando las palabras 
				    con pretensiones unívocas................................................................... 	 38
		  6.2.	 Las visiones sobre Dios que le vinculan con una figura masculina y
				    anciana................................................................................................. 	 40
		  6.3.	 Visiones que implican un concepto de la Divinidad que convierte a
				    los seres humanos en una especie de polichinelas de Dios................. 	 42
		  6.4.	C oncepciones que presuponen un habitual intervencionismo de Dios 
				    en los acontecimientos de la historia................................................... 	 44
		  6.5.	C oncepciones sobre Dios que implican el reconocimiento de su
 				    existencia únicamente a partir de una necesidad psicológica.............. 	 46



8

2.	D esde Abraham hasta Yeshúa de Nazaret se produjo una auténtica
	 revelación divina............................................................................................... 	 49

	 1.		 ¿Qué se entiende por revelación divina?...................................................... 	 50
	 2.		 Dos vías de manifestación de Dios.............................................................. 	 51
	 3.		 ¿Cómo puede ayudar la ciencia a la credibilidad de la fe bíblico-cristiana?	 54
	 4.		A lgunas señales que apoyan el origen divino del mensaje religioso de los 
			   profetas de Israel.......................................................................................... 	 58
	 5.		 Israel aparece como el germen de una nueva humanidad por acoger la 
			   información de una sabiduría....................................................................... 	 64
		  5.1.	A lgunas ideas cosmológicas y antropológicas al menos implícitas en el 
				    pensamiento bíblico............................................................................. 	 66
		  5.2.	 ¿Qué tiene que ver con este enfoque la doctrina cristiana sobre el 
				    pecado original?................................................................................... 	 71
			   5.3.	 El mensaje sobre la meta de la existencia humana.............................. 	 75
			   5.4.	 Misión de todo ser humano en su existencia terrena........................... 	 76
			   5.5.	 El mensaje sobre la “filosofía de la historia” del pueblo hebreo......... 	 77
	 6.		 ¿Inspiración divina en los profetas de Israel?.............................................. 	 80

PARTE SEGUNDA
Revelación divina a través de la DOCTRINA Y PERSONA 

DE YESHÚA DE NAZARET

3.	 Importancia y requisitos de mi conocimiento de Yeshúa de Nazaret........... 	 87

	 1.		 De la convicción de la existencia de un Dios creador a la fe en el Dios 
			   revelado por Yeshúa...................................................................................... 	 87
	 2.	 Lo que significa la persona y el mensaje de Yeshúa para mí como cristiano..	 94
	 3.	 Fuentes para un conocimiento válido sobre Yeshúa..................................... 	 101

4.	 ¿Qué me revelan los evangelios sobre Yeshúa? ............................................. 	 117

	 1.	S ensibilidad y sentimientos de Yeshúa......................................................... 	 117
		  1.1.	 Muestras de su sensibilidad con la mirada y el tacto........................... 	 118
		  1.2.	 Muestras de su sensibilidad a través de las imágenes......................... 	 122
		  1.3.	 Vivencias emocionales de Yeshúa....................................................... 	 126
				    1.3.1. Algunas de sus manifestaciones de miedo................................. 	 127
				    1.3.2. Algunas de sus manifestaciones de tristeza............................... 	 134
				    1.3.3. Algunas de sus manifestaciones de indignación o rabia............ 	 136
				    1.3.4. Algunas de sus manifestaciones de alegría................................ 	 140
	 2.	 Yeshúa, la “célula madre” de la Nueva Humanidad..................................... 	 144
		  2.1.	 Esperanzas sobre el Mesías en los tiempos de Yeshúa........................ 	 144
		  2.2.	 Yeshúa se manifestó como enviado de Dios o profeta........................ 	 147
		  2.3.	 Gradual comprensión de Yeshúa, por sus discípulos, como el Mesías, 
				    y como alguien excepcionalmente unido a Dios................................. 	 150
		  2.4.	 Yeshúa, el primer “hombre nuevo”...................................................... 	 155



9

5.	 ¿Cómo se relacionó Yeshúa con Dios? ........................................................... 	 163

	 1.	 La plegaria en la vida pública de Yeshúa...................................................... 	 163
	 2.	R evelación de Dios sobre Yeshúa................................................................. 	 170
		  2.1.	R evelación divina durante el bautismo de Yeshúa............................... 	 170
		  2.2.	R evelación divina durante la experiencia de la transfiguración.......... 	 174
		  2.3.	S ignificado de la revelación divina de Yeshúa como “hijo amado”.... 	 178

6.	 ¿Qué me revela Yeshúa sobre Dios? ............................................................... 	 183

	 1.	A  través de su persona, como “imagen humana de Dios”............................ 	 185
	 2.	A  través de sus parábolas............................................................................. 	 190
	 3.	S u revelación de las tres manifestaciones de la Divinidad........................... 	 196
		  3.1.	 ¿Fue Yeshúa quien nos reveló el misterio de la Trinidad divina?........ 	 196
		  3.2.	C uando la tradición cristiana habla del hijo de Dios, ¿se refiere a 
				    Yeshúa de Nazaret, o se refiere a un Hijo eterno del Padre?............... 	 200
		  3.3.	 ¿Cómo se compagina el monoteísmo cristiano con la fe en tres 
				    personas divinas?................................................................................. 	 201
		  3.4.	 ¿Qué consecuencias tiene para mi espiritualidad cristiana la fe en 
				    Dios Padre y la fe en el Logos de Dios encarnado en Yeshúa de Nazaret, 
				    y la fe en el Espíritu Santo? ................................................................ 	 203

7.	D os experiencias clave en la trayectoria de Yeshúa: su muerte y su resu-
	 rrección	............................................................................................................. 	 207

	 1.	 ¿De qué, para qué y cómo nos liberó Yeshúa?............................................. 	 207
		  1.1.	 ¿Cuál fue su misión en su existencia terrena?..................................... 	 207
		  1.2.	 ¿Qué fue y qué es lo liberador en su vida?.......................................... 	 210
		  1.3.	 ¿Exigió Dios la muerte cruenta de Yeshúa como requisito para sal-
				    varnos y reconciliarnos con él?........................................................... 	 213
		  1.4.	 ¿A qué se debió su procesamiento y muerte cruenta?......................... 	 214
		  1.5.	 ¿Con qué autoridad actuaba al transmitir una doctrina que se distan-
				    ciaba de las interpretaciones vigentes sobre la Ley bíblica, o incluso
				    las contradecía?................................................................................... 	 216
		  1.6.	 ¿Por qué se afirma en la liturgia que su muerte fue causa de nuestra
				    salvación?............................................................................................ 	 220
		  1.7.	 ¿Me veo obligado, si soy coherente, a rechazar las principales 
				    interpretaciones sobre Yeshúa como salvador, presentes en la 
				    tradición teológica?............................................................................. 	 221
	 2.	 ¿Qué reveló Yeshúa con sus apariciones después de su muerte?................. 	 225
		  2.1.	 ¿Cuáles son los principales testimonios escritos sobre la resurrección 
				    de Yeshúa?........................................................................................... 	 226
		  2.2.	 ¿Qué se quiere decir cuando se afirma que Yeshúa resucitó?.............. 	 231
		  2.3.	 ¿Qué se quiere decir cuando se afirma que resucitó “al tercer día”?... 	 237
		  2.4.	 ¿Qué garantías hay de que la resurrección de Yeshúa fue un aconte-
				    cimiento real?...................................................................................... 	 239



10

		  2.5.	 ¿Qué consecuencias tuvo en sus discípulos llegar al convencimiento 
				    de su resurrección?.............................................................................. 	 241

8.	 ¿Qué hechos me acreditan el origen divino del mensaje de Yeshúa? .......... 	 245

	 1.	O tras aclaraciones sobre el concepto de fe religiosa ................................... 	 245
	 2.	 La autoridad moral de Yeshúa como maestro me acredita la verdad de su
		  mensaje......................................................................................................... 	 251
	 3.	El milagro intelectual de la sabiduría de Yeshúa también ayuda a suscitar mi 
		  fe en él ........................................................................................................... 	 258
	 4.	¿Qué peso tienen para mi fe en Yeshúa los milagros que se le atribuyen en
		  los evangelios?................................................................................................ 	 261
		  4.1.	 ¿Qué entiendo yo por milagro?........................................................... 	 261
		  4.2.	 Posibles causas psicológicas de la actitud evitativa respecto al tema
				    del milagro........................................................................................... 	 263
				    4.2.1. Causas emocionales: tipos de miedo......................................... 	 265
				    4.2.2. Causas cognitivas....................................................................... 	 266
					     4.2.2.1. Punto de partida del conocimiento............................... 	 266
					     4.2.2.2. Presupuestos cosmológicos.......................................... 	 267
					     4.2.2.3. Rechazo apriorista del hecho milagroso en Renan....... 	 267
		  4.3.	 ¿Cabe defender la imposibilidad del milagro por constituir una 
				    violación de las leyes naturales?.......................................................... 	 269
		  4.4.	 ¿Qué grado de historicidad cabe atribuir a los milagros de Yeshúa?... 	 270
		  4.5.	 ¿Qué finalidades se han atribuido a los milagros de Yeshúa?.............. 	 273

9.	 ¿Qué relación hay entre el escrito del profeta Jonás (siglo vi antes de 
	C risto) y la expansión del cristianismo en los tres primeros siglos? ........... 	 281

	 1.	 ¿Cómo se explica la expansión del cristianismo en los tres primeros siglos?.	 281
	 2.	 Jonás, símbolo de la actitud de los profetas hebreos respecto al mundo pagano	 287
		  2.1.	 El texto del profeta Jonás..................................................................... 	 287
		  2.2.	 ¿Se refiere esta narración a un hecho histórico ocurrido en el pasado?.	 289
		  2.3.	 ¿Por qué Jonás rechazaba ir a Nínive?................................................ 	 291
		  2.4.	 Influencia de las oraciones sobre las decisiones divinas..................... 	 293
	 3.	 ¿Qué afirmó Yeshúa respecto al profeta Jonás?............................................ 	 294
	 4.		C umplimiento del signo de Jonás anunciado por Yeshúa............................. 	 297

Referencias bibliográficas.......................................................................................... 	 301



11

prólogo

¿Por qué he querido escribir un libro sobre mi vivencia de la fe 
cristiana? ¿Qué he pretendido al emprender este trabajo?

Mi respuesta a esta pregunta la resumiré en ocho puntos:
1. Tomar conciencia con más claridad y profundidad de cuáles 

son las explicaciones sobre la cosmovisión cristiana que me resul-
tan más convincentes, y cuáles en cambio me plantean dudas y 
me reclaman más investigación y reflexión en mi búsqueda de la 
verdad cristiana.

2. Comprobar, en el momento actual de mi vida, qué interpre-
taciones de distintos teólogos me han aportado una ayuda más efi-
caz para alcanzar esa claridad y profundidad en mis convicciones 
cristianas.

3. Poder conocer con más precisión los principales malentendi-
dos que se han podido producir en las ideas sobre el cristianismo 
a causa de influencias culturales o psicológicas distorsionantes, en 
las informaciones teóricas y prácticas que se han ofrecido sobre el 
mismo.

4. Comprobar de forma cuidadosa si la serie de mis conviccio-
nes de fe sobre el contenido del credo cristiano poseen en grado 
suficiente las cualidades de una fe que sea razonable o inteligente, 
libre (respecto a presiones tanto externas como interiores), y cohe-
rente con mi praxis y proyecto vital.

5. Poder ofrecer a mis amigos y compañeros, en especial los 
agnósticos o ateos (que son gran mayoría), como también a aquellos 
que están vinculados a otras religiones, una información sincera e 
inteligible sobre mi fe cristiana.

6. Teniendo en cuenta que la mayoría de estas personas tienen 
—o tuvieron en el pasado— una relación importante con el Instituto 
Erich Fromm y, por lo tanto, con la experiencia psicoterapéutica de 
orientación existencial-humanista, pretendo que la información sobre 



12

mi vivencia e interpretación personal de la fe cristiana no aparezca 
contaminada por factores psicológicos insanos que perjudiquen, en 
vez de favorecer, lo que entendemos por el proceso de crecimiento 
personal o autorrealización.

7. Conocer también con más precisión cuáles son las actitudes 
vitales y las creencias o convicciones en relación con el sentido del 
Universo y de la vida humana, la imagen de la Realidad divina, el 
significado de los profetas y místicos y de Jesús de Nazaret en la 
historia, las vías de liberación respecto al problema del mal en el 
mundo, etc. En especial, cuáles de estas actitudes y creencias puedo 
compartir, al menos en parte, con los seguidores de otras cosmovi-
siones —sean religiosas, agnósticas o ateas— y cuáles, en cambio, 
me diferencian claramente de ellos.

8. Aumentar mi toma de conciencia sobre qué influencias pro-
venientes de otras cosmovisiones —tanto religiosas como agnósticas 
o ateas— pueden ayudarme a enriquecer mis ideas y vivencias res-
pecto a la Realidad divina, las vías de liberación de las alienaciones 
humanas, la comprensión de la esencia y destino de la existencia 
humana, e incluso una mejor comprensión de las persona y mensaje 
de Jesucristo.

La gran mayoría de las personas a las que me unen vínculos 
de amistad o de compañerismo profesional son hombres o mujeres 
que se declaran agnósticos, ateos o indiferentes respecto a la cos-
movisión —religiosa o no— que pueda dar principalmente sentido 
al conjunto de su vida y de su muerte. Aunque también es cierto 
que quizá la mayoría de los que se consideran indiferentes no lo 
sean propiamente, sino que haya que denominarlos “indefinidos”, 
tal como vimos conveniente, hace unos diez años, en ocasión de 
unos Encuentros Existenciales sobre valores éticos. En una parte 
del tiempo de esos Encuentros los participantes se distribuían en 
subgrupos según cuál fuese la cosmovisión a la que se sintiesen 
preferentemente vinculados. Constituyeron una mayoría los del 
subgrupo que consideraron que no se podían definir ni como vin-
culados a alguna de las religiones —cristianismo, islam, hinduismo, 
budismo...—, ni tampoco como auténticamente —inteligentemen-
te— agnósticos o ateos. Y, por otra parte, dieron a entender que 
una actitud totalmente indiferente o despreocupada respecto a esta 
cuestión la percibían como una posición demasiado superficial. 
Intuían que el planteamiento de la cuestión sobre cuál pudiese ser 
la cosmovisión —religiosa o no— que les mereciese más confianza, 
respecto a la validez de sus afirmaciones sobre el origen y destino 
de la existencia humana y sobre las vías para alcanzar la plenitud, 
no constituía una cuestión banal, y que merecía ser considerada. 



13

Lo que ocurría es que objetivos menos globales de sus vidas, pero 
suficientemente relevantes en la edad del adulto joven, les habían 
acaparado totalmente sus energías. En cualquier caso, se trate cla-
ramente de personas agnósticas o ateas, o sean más bien indefinidas 
todavía —no propiamente indiferentes— respecto a esta cuestión, 
lo cierto es que la gran mayoría de las personas con las que me 
relaciono, sobre todo los últimos treinta años, pertenecen a uno de 
estos tres grupos. 

Dada la importancia que tiene en mi vida mi vinculación a la 
cosmovisión cristiana, y teniendo en cuenta mi convicción del carácter 
humanamente enriquecedor de la experiencia de un diálogo autén-
tico —por vía oral o escrita— sobre las principales experiencias de 
la vida, he visto conveniente probar a poner por escrito cuáles son 
mis principales convicciones respecto a mi vivencia del cristianismo, 
como también cuáles son los hechos históricos, las experiencias y 
los argumentos racionales a partir de los cuales puedo encontrar un 
fundamento para mí satisfactorio de esas convicciones o creencias. 
Me sentiría algo incómodo si personas importantes en mi vida per-
maneciesen desconociendo casi totalmente cómo entiendo yo la fe 
en el cristianismo, y en qué hechos, experiencias y razones puedo 
fundamentarla para que la experimente como una fe inteligente. 
Aunque espero que no sólo a éstos pueda ser útil mi informe sobre 
el cristianismo. 

Ahora bien, no quiero concluir esta introducción sin comunicar 
que, según mi entender, cuando me refiero a mi esperanza de que 
este escrito pueda ser útil —para agnósticos, ateos, cristianos o 
seguidores de otras religiones—, no estoy refiriéndome sólo a una 
utilidad intelectual. No espero sólo contribuir al conocimiento sobre 
contenidos esenciales de la fe cristiana y a la rectificación de algu-
nas versiones popularizadas de la misma que se caracterizan por 
su estilo fundamentalista, o pueril, o legalista, o sentimentalón, etc. 
Poder contribuir a clarificar ideas sobre el cristianismo me satisfa-
ce, como también el atender cierta curiosidad de lectores que sean 
conscientes de su insuficiente información sobre el tema. Pero para 
mí es también muy importante, y me causará alegría, si la lectura y 
reflexión sobre este escrito suscita en el lector nuevas inspiraciones 
y motivaciones para incrementar, como un capítulo de su proyecto 
vital, su contribución a humanizar nuestro mundo. Si el lector —se 
trate de un ateo, o agnóstico, o musulmán, o budista o hindú, etc. 
y, por supuesto, si se trata de un cristiano— experimenta, a partir 
de lo que afirmo en este libro, una nueva energía para contribuir 
—desde su experiencia familiar, profesional, ciudadana, etc.— a un 
mundo menos injusto, y con mejor atención de los derechos huma-



14

nos, en especial del Tercer y Cuarto Mundo, sentiré alegría y habrá 
merecido la pena el trabajo de redactarlo.

Ya hace tres años que dirijo unos encuentros de meditación —de 
sábado entero—, cada dos meses, para agnósticos simpatizantes de 
Jesucristo, más algunos cristianos. Son agnósticos que, permanezcan 
o no en el futuro en su actual postura, han comprendido que el 
mensaje humanizador de Jesucristo puede ser provechoso no sólo 
para los vinculados a las Iglesias cristianas, sino también para que 
sus vidas tengan garantizada una mayor contribución en el logro 
gradual de una Nueva Humanidad. 

Veo apropiado, para concluir este prólogo, citar aquí un párrafo 
de Gustavo Gutiérrez, el considerado como “padre” de la teología de 
la liberación. Deseo que mis reflexiones teológicas sobre el cristia-
nismo encajen en lo que él reclama para la teología en este texto.

Una teología que no se limita a pensar en el mundo, sino que busca situarse como 
un momento del proceso a través del cual el mundo es transformado: abriéndose al 
don del reino de Dios en la protesta ante la dignidad humana pisoteada, en lucha 
contra el despojo de la inmensa mayoría de los hombres, en el amor que libera, en 
la construcción de una nueva sociedad, justa y fraternal (Gutiérrez, 1973, pp. 40s.).

Ramón Rosal Cortés
Ante las montañas de Candanchú (Pirineo de Huesca) 

9 de agosto de 2005. Fiesta de Edith Stein 
(Santa Teresa Benedicta de la Cruz), 

filósofa atea convertida al cristianismo



15

El mundo es grande, magnífico y hermoso. Mi conocimiento científico de 
cuanto ha sucedido en él comprende cientos de millones de años. Y sin 
embargo, visto desde otra perspectiva, todo esto se contiene en los seten-
ta, ochenta o noventa años que puedo tener garantizados, una minúscula 
motita en medio del tiempo inconmensurable, en medio incluso de los 
millones y de los miles de millones finitos de años que he aprendido a 
medir y a determinar. ¿De dónde vengo y adónde voy? Esa es la gran 
cuestión insondable, la misma para cada uno de nosotros. La ciencia es 
incapaz de responderla.

Erwin Schrödinger, premio Nobel de Física en 1933

INTRODUCCIÓN

En este volumen incluyo una parte primera, con dos capítulos, 
sobre el tema: Revelación divina a través de la contemplación del 
Universo y de los profetas de Israel, y una parte segunda —que ocupa 
los capítulos tercero a noveno— con el título: Revelación divina a 
través de la doctrina y persona de Yeshúa de Nazaret. Siguiendo a 
mi maestro Claude Tresmontant, he preferido utilizar, en la mayoría 
de ocasiones, el nombre original hebreo de Jesús, es decir Yeshúa.

Para el volumen segundo tengo prevista una parte tercera ti-
tulada Dimensión comunitaria del cristianismo, en la que abordaré 
el tema de la Iglesia en unos cuatro capítulos. A continuación una 
parte cuarta, titulada Consecuencias y esperanzas, en la que inclui-
ré capítulos sobre: La praxis cristiana como vía de liberación, Mis 
convicciones respecto a la finalidad o meta de la existencia humana 
y Diálogo interreligioso.

La elaboración de este trabajo me ha exigido repasar lecturas 
teológicas antiguas y concentrar mi atención en otras nuevas, con 
lo que he conseguido atender mi hambre retrasada de este tipo de 
alimento para mi inteligencia y mis sentimientos. En ocasión de 
haberme despedido de mi trabajo de psicoterapeuta, y de haber 
realizado otros reajustes en mi distribución del tiempo, he logrado 
disponer de horas para concentrarme en la búsqueda de la verdad 
en sus dimensiones filosófica y teológica. Se trata de un aspecto de 
mi vocación o proyecto existencial que me he visto obligado a tener 
demasiado marginado, por causas diversas, a lo largo de sucesivas 
fases de mi vida adulta. Espero que en esta última etapa pueda haber 
recuperado esta parte marginada de mi vocación, a la vez que voy 
incrementando mi implicación en proyectos de carácter directamente 



16

solidario, al servicio de los derechos de sectores peor atendidos del 
Tercer y Cuarto Mundos. Con ello atenderé necesidades “terapéuticas” 
de patologías de las estructuras sociales más que de los individuos, 
teniendo presente uno de los intereses de Erich Fromm.

Tengo el convencimiento de que mis futuras lecturas y reflexiones 
de carácter filosófico —principalmente en Ética filosófica— y teológico, 
como también mi implicación en tareas solidarias, pueden recibir 
importantes ayudas si no pierdo de vista las experiencias y conoci-
mientos obtenidos gracias a mis años de dedicación a la Psicología y 
a la práctica de la psicoterapia de orientación existencial-humanista. 
Un peligro de los filósofos y de los teólogos —y también de los que 
quieren implicarse en estos saberes, aunque no se hayan especiali-
zado en ellos— cuando prescinden excesivamente de la información 
obtenida por las ciencias empíricas —más en contacto con los hechos 
reales— es el de poder realizar interesantes y bellas especulaciones, 
pero perder el sentido de la realidad y de la práctica vitales. Los 
filósofos que se caracterizaron por su desinterés y distanciamiento 
respecto a las aportaciones de las ciencias empíricas a mí siempre 
me inspiraron desconfianza, aunque fuesen creadores de sistemas 
filosóficos prestigiosos en la historia de la filosofía, y la lectura de 
sus reflexiones se prestase a suscitar interés y a veces admiración. 
Incluyo aquí a filósofos como Fichte, Scheling, Hegel, también a 
Kant, y por supuesto a Nietszche (aunque en este caso se trate de 
un filósofo asistemático). Asimismo a aquéllos en cuyas biografías 
aparecen síntomas relevantes de probables trastornos psicológicos, 
por ejemplo en los casos de personalidades depresivas, narcisistas 
o esquizoides. Lo mismo me ocurre con los teólogos excesivamente 
especulativos e insuficientemente atentos a las conclusiones científi-
cas de la Crítica bíblica o de las ciencias humanas. Como también 
desconfío algo de los dedicados exclusivamente al estudio e inves-
tigación teológicas, pero con escasa experiencia práctica respecto a 
la acción evangelizadora, la vivencia personal de la espiritualidad, 
y la comunicación auténtica y directa con hombres y mujeres 	
de diversidad de edades, situaciones vitales, raíces culturales, tipos de 	
personalidad y actitudes respecto al hecho religioso. 

El lector de mi trabajo podrá comprobar que he incluido abun-
dancia de citas textuales de teólogos de diferentes orientaciones. El 
hecho de que alguno de ellos aparezca citado con mayor abundancia 
no significa necesariamente que yo me identifique con todo el con-
junto de su aportación teológica o con sus actitudes características 
en su forma de experimentar su vivencia cristiana y eclesial. Pero 
aquí no me ocupo apenas de exponer las posibles aportaciones o 
actuaciones que no me resultan válidas en ellos. Sólo me limitaré 



17

aquí a señalar dos ejemplos. Hans Küng es uno de los teólogos a 
los que creo haber citado con más abundancia. Son muchas las 
páginas de su extensa y valiosa producción que me han suscitado 
admiración y he considerado como obras maestras de la reflexión 
y exposición teológica por su brillante claridad y sorprendente 
integración de saberes. Sin embargo, no faltan de vez en cuando 
afirmaciones gratuitas, o precipitadas y tendenciosas, que sugieren 
estar fundamentadas más en un conflicto e irritación intraecle-
sial, que en una serena búsqueda de la verdad. Por otra parte, el 	
aire que ha adquirido su persona como “enfant terrible” de la Iglesia 
no me suscita el menor interés. Ha habido teólogos contemporáneos 
que han tenido mayores conflictos o frustraciones con la Curia va-
ticana, como por ejemplo Ives Congar, Bernard Häring y Edward 
Schilebeeckx, y que supieron sobrellevar sus dificultades con un buen 
humor, paciencia y cordialidad que me resultan ejemplares. Y en la 
Edad Media no hay que olvidar que, en el siglo xiii, los arzobispos 
de París y de Westminster decidieron conceder indulgencias cada 
vez que un fiel cristiano atacase algunas de las tesis de Tomás de 
Aquino, el que posteriormente fue, durante siglos, el teólogo más 
valorado por el magisterio oficial de la Iglesia. También éste supo 
reaccionar con serenidad y humildad tras estos ataques. Esa dis-
crepancia con Küng no me impide reconocer que es de los tres o 
cuatro teólogos hacia los que siento un mayor agradecimiento por 
la ayuda que sus obras me han aportado para mi fe o convicciones 
cristianas.

Algo parecido, aunque con diferencias, me ocurre con algunos 
representantes de la autodenominada “teología de la liberación”. 
Uno de ellos, Leonardo Boff, es también de los autores que me 
han suscitado especial interés y cuyas aportaciones teológicas —no 
todas— me han supuesto una gran ayuda. Lamento que en su etapa 
actual haya seguido la tendencia de otros teólogos de su corriente 
a la práctica de la crítica pública intraeclesial, a representantes de 
la jerarquía, en conferencias o medios de comunicación (de los 	
que casi sólo hablan del cristianismo o de la Iglesia para informar 	
de sus fallos, y casi nunca de sus logros), y presentándose con aires de 	
víctimas. Sin embargo años atrás Boff había vivido esta situación 
con el estilo sereno y cordial del cardenal Helder Camara, valioso 
representante de esa corriente teológica latinoamericana, ejemplo de 
obispo implicado plenamente desde hace muchos años en la acción 
liberadora (y por lo tanto evangelizadora) de los sectores más des-
atendidos del Brasil.

Tengo que reconocer que en los últimos tres años han sido dos 
norteamericanos (estadounidenses) los que he pasado a situar entre 



18

los más valorados por mí. Se caracterizan por ese estilo de valoración 
de lo empírico, como punto de partida de toda reflexión teológica 
o filosófica, que generalmente se ha dado más en el mundo intelec-
tual anglosajón, menos proclive que el centro-europeo a irse por las 
nubes hasta perder el contacto con la realidad, cuando se dedican 
a especular en sus bibliotecas. Me refiero a John P. Meier —con 
sus concienzudas investigaciones sobre lo científicamente acreditado 
como histórico en los textos sobre las actuaciones y enseñanzas de 
Yeshúa—, y al cardenal Avery Dulles, con su innovadora y bien fun-
damentada teoría sobre la diversidad de modelos en la concepción 
de la Iglesia, la Revelación, etc.

Son otros muchos los teólogos de los que he recibido ayuda para 
una comprensión inteligente de la fe cristiana, y a los que cito a lo 
largo de estas páginas. Pero si tengo que destacar a uno entre todos, 
tengo que nombrar a Claude Tresmontant. Años atrás, en ocasión 
de elaborar mi tesis de licenciatura en filosofía sobre El concepto de 
creación y el mito de la caída divina según el pensamiento filosófico 
de Claude Tresmontant, pude estudiar con detenimiento sus obras 
filosóficas (alrededor de veinte libros). Posteriormente este filósofo 
cristiano se centró en la investigación en Exégesis y en Teología 
bíblica, a partir de su dominio profundo de las lenguas hebrea y 
aramea, publicando otras tantas obras. Tengo que reconocer que 
ha sido este teólogo (y filósofo) laico francés, casado con una me-
jicana, el que me ha supuesto la ayuda principal para las razones 
de mi fe. Este teólogo que considero injustamente silenciado (muy 
escasamente citado) entre los colectivos teológicos eclesiásticos, 
me ha permitido comprender, entre otras muchas cuestiones, los 
peligros de la interpretación fideísta de la fe, que contamina con 
frecuencia desde Kant a no pocos teólogos protestantes o católicos. 
Puedo considerar el fideísmo predominante en muchos creyentes 
cristianos —sobre todo cuando se trata de personas ilustradas en 
otros saberes— como una de las causas principales del tránsito al 
ateísmo o agnosticismo de un porcentaje importante de científicos 
en los siglos xix y xx. Aunque es justo añadir que la actitud fideísta 
—de fe ciega— aparece en igual o mayor grado en los seguidores 
de otras cosmovisiones tanto religiosas como agnósticas y ateas.

Dado que la idea predominante que se da en la actualidad sobre 
el concepto de “fe” es fideísta, y todavía más respecto al concepto 
de “creencia” religiosa, no he querido que en el título de mi libro 
constase ni la palabra fe, ni la de creencia. En principio podría ha-
berlo titulado “Informe sobre mi fe cristiana, o sobre mis creencias 
cristianas”. Para evitar interpretaciones fideístas he preferido titularlo 
Mis convicciones sobre el cristianismo.



19

Predomina una concepción sobre la fe entendida como una 
experiencia ajena a la inteligencia, irracional (que no es lo mismo 
que suprarracional o sobrenatural), según la cual la fe no puede 
pretender ser justificada con la razón. Queda reducida a una espe-
cie de sentimiento difuso producido por una ayuda o gracia divina 
que, por lo visto, sólo llega a una parte de la población. La palabra 
hebrea hemounah con que en el Antiguo Testamento se nombra 
a lo que en las lenguas vernáculas se viene traduciendo por fe o 
creencia, significa una convicción profunda sobre el origen divino 
de una revelación, apoyada en unos signos o hechos sensibles que 
la acrediten. La circunstancia de que en la versión griega de la 
Biblia hemounah fuese traducido por pistis (creencia) distorsionó 
su significado original. Efectivamente, según Platón, la pistis es el 
penúltimo nivel de conocimiento entre los cuatro de su clasificación. 
Cuando nosotros declaramos afirmaciones como éstas: “creo que ma-
ñana lloverá”, “creo que él acabará cambiando”, “creo que el Barça 
ganará el partido”, etc., estamos realizando actos de fe entendida 
como pistis, creencias sin fundamentos suficientes para conducir a 
una convicción. Pero esto no es lo que en la Biblia hebrea se quería 
decir con la palabra hemounah. 

En general la fe, en el sentido bíblico del término, no es una creencia ciega, diso-
ciada de la inteligencia y del conocimiento, una adhesión de la sola voluntad. La fe, 
en el sentido bíblico, es una inteligencia, el acto supremo de la inteligencia que ha 
sabido discernir los signos que Dios propone, la fe es la adhesión de la inteligencia 
a la verdad de Dios, manifestada con signos inteligibles y tangibles. Ningún salto 
cualitativo en el absurdo. Es el discernimiento de los signos y la inteligencia de su 
sentido (Tresmontant, 1967, p. 411).

Esta inteligencia es concedida por Dios, y en este sentido la fe es una inteligencia 
sobrenatural. Pero en el pensamiento bíblico, toda inteligencia es dada por Dios. Se 
pide ésta en la oración: “Dame la inteligencia, dame la inteligencia para que viva” 
(Salmo 119). En el pensamiento bíblico, no solamente la inteligencia, sino también 
la vida y el ser son dados por Dios. Todo es don de Dios (ibidem, pp. 410s.).


