
7

Índice

Prólogo.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 9
El monasterio de Avingaña (Lérida). Recuperación documental de la existen- 
cia del primer monasterio trinitario femenino .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  	 13

Parte I 
Monjas trinitarias de Avingaña.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            	 19
Introducción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                        	 21
Aproximación histórica. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                	 23
Vida monástica femenina en la Corona de Aragón..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             	 31
	 Entrar en la comunidad..  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 33
	 Nuevos miembros .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 36
	 Organización de la comunidad .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 39
	 Vida diaria.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                       	 43
	 Pestes, guerras y demás avatares de la época..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	 47
Monasterios femeninos cerca de Avingaña. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  	 51
	 Santa María de Vallbona..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 52
	 Santa María de Sigena (siglos xii-xx) .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 54
	 Monasterio de San Hilario de Lérida.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     	 57
	 Santa Isabel de Lérida (siglos xiii-xx) .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 59
	 Santa María de Alguaire..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 61
	 San Pedro de la Piedra de Lérida..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       	 63
Fundación y primeros pasos de la orden trinitaria. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             	 65
	 Comienzos..  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 65
	 Primeras casas trinitarias..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 67
	 Regla trinitaria.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                    	 69
Avingaña alberga a los frailes trinitarios, 1201-1250..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            	 75
	 Documento de donación a la orden trinitaria. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	 76
	 Otras donaciones a la nueva fundación .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 81



	 Comunidad de frailes trinitarios..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	 86
Constanza de Aragón..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 	 89
	 Infancia.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                         	 89
	 Matrimonio..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                      	 92
	 Hijos.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 97
	 Constanza, viuda, emprende una nueva vida .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	 98
Fundación del monasterio de monjas trinitarias de Avingaña ..  .  .  .  .  .     	 101
	 Constanza adquiere la casa de Avingaña..  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 101
	 Camino de la fundación.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 106
	 Constanza funda la comunidad poco antes de morir..  .  .  .  .  .  .  .  .  .         	 110
Primeros años de la comunidad de monjas de Avingaña.  .  .  .  .  .  .  .  .  .         	 115
	 Legados de la familia Montcada.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	 117
Esplendor del siglo xiv.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 	 121
	 Avingaña continúa recibiendo bienes y privilegios. .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 122
	 Sibila de Montcada, priora de Avingaña.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 125
	 Legado de Berenguela de Montcada, señora de Serós..  .  .  .  .  .  .  .  .        	 131
	 Nueva iglesia de Avingaña .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 134
Segunda mitad del siglo xiv .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 137
	 Nuestro monasterio afectado por la crisis medieval..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          	 139
La nube del siglo xv. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                  	 143
	 Pobreza en el monasterio de Avingaña. .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 146
	 Conflictos dentro y fuera de la comunidad..  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 147
	 Reforma del monasterio .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 153
Desaparece la comunidad en el primer tercio del siglo xvi ..  .  .  .  .  .  .  .       	 157
Conclusión. .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 161
Índice	 .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 165
Annexos .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 172
Regla de los Trinitarios .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 174

Parte II
Colección documental.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 	 179
Introducción .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                       	 181
Colección documental.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 	 187
Índice de colección documental.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           	 379
Bibliografía .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                        	 395



9

Prólogo

Hace años que la comunidad de Suesa siente una profunda inquietud por estudiar 
sus raíces. El concilio Vaticano II invita a la vida religiosa a volver a los orígenes, de 
forma que su estudio nos ayude a profundizar y renovar nuestro carisma en la Iglesia y 
en la sociedad, nuestra razón de ser y de estar. Una de las asignaturas pendiente era, por 
lo tanto, estudiar con profundidad la historia de nuestra primera comunidad de monjas, 
situada en Avingaña (Lérida), que anclada en los inicios de la Orden se relaciona con 
aquellas personas que conocieron al fundador y bebieron directamente de su carisma, se 
inundaron de su espíritu y empaparon del camino evangélico a la luz de Juan de Mata. 

El monasterio de Avingaña es un emblema tanto para la Orden de las Monjas como 
para los frailes, en él confluyen circunstancias que no dejan de atraernos. Lo funda  
Juan de Mata para formar una comunidad de frailes y pocos decenios más tarde se 
convierte en la primera casa que acoge el proyecto de vida monástica femenina dentro 
del carisma trinitario. 

Algunos autores1 afirman que tomar el monasterio de Avingaña como origen de las 
Monjas Trinitarias es un error, aduciendo que es un caso excepcional, único monaste-
rio conocido y estudiado de monjas trinitarias en toda la Orden hasta el siglo xvi. La 
confusión se ocasiona al añadir a las monjas el apelativo de clausura, siendo que esta 
se impone en la Corona de Castilla y Aragón a finales del siglo xv y ya oficialmente 
en el siglo xvi con el concilio de Trento. En este trabajo veremos cómo el monasterio 
de Avingaña es un monasterio de monjas al uso en su época, bien definido como tal y 
no simplemente una experiencia de vida religiosa trinitaria no hospitalaria.2 Sería más 
preciso señalar que las monjas trinitarias se convirtieron en monjas trinitarias de clausura 
en el siglo xvi porque todas las monjas de cualquier orden religiosa fueron obligadas 
a recluirse detrás de las rejas por las disposiciones conciliares introduciéndose en la 
Iglesia el apellido de clausura para la vida monástica femenina.

El presente estudio ha sido coordinado por dos monjas de la comunidad, Isabel 
Gutiérrez Teja y María Urquiza Arana. Comenzamos buscando una buena contextualiza-

1.  Cipolllone, G., Dizzionario degli Istituti di Perfezione. Vol. IX. Roma, 1997. Voz “Trinitaire”, p. 1374-1376.
2.  Esta es una expresión ambigua que define el proyecto de Avingaña como lo que no es, vida trinitaria 

hospitalaria y no como lo que es, un monasterio de monjas trinitarias. Esta última afirmación es más acertada pues 
nada tiene que ver la comunidad de Avingaña con otras opciones de vida religiosa para mujeres de la época como los 
beguinatos o los beaterios. 



10

ción que nos permitiera entender y acercarnos a Avingaña con una mente más acorde 
con aquellos tiempos. Nos hemos fijado en los monasterios femeninos de los alrededores, 
que sin duda son una buena brújula para dirigirnos a nuestro monasterio por caminos 
más acertados. 

Nuestro primer sueño fue volviéndose realidad y poco a poco saliéndose de nues-
tros planes iniciales. El trabajo comenzado requirió unos conocimientos que nosotras no 
teníamos, por lo que pedimos ayuda a diferentes personas. 

Contactamos con hermanos de nuestra Orden que habían realizado estudios de 
investigación los cuales podían ayudarnos a enfocar el trabajo desde la historia trinita-
ria. Tanto Pedro Aliaga como Bonifacio Porres han colaborado desinteresadamente en 
nuestro proyecto con sus valoraciones, críticas y sugerencias, vaya desde aquí nuestro 
agradecimiento sincero. En este último año han fallecido dos hermanos trinitarios y 
grandes amigos de esta comunidad que nos animaron y apoyaron, desde estas sencillas 
líneas queremos homenajear a nuestros hermanos Ignacio Vizcargüenaga y José Luis 
Aurrecoechea.

Hemos recorrido varios archivos en busca de documentación, en todos ellos hemos 
encontrado un trato amable y acogedor. Si hablamos de acogida no podemos más que 
agradecer a nuestras hermanas trinitarias de Madrid y de Mallorca que hayan abierto 
las puertas de sus casas cuando lo hemos solicitado, mostrando una confianza y cercanía 
que nos alegra el corazón y que nos ha permitido experimentar con su profundidad el 
significado de la expresión familia trinitaria.

También nuestras hermanas y hermanos cistercienses o benedictinas de monasterios 
como el de Poblet, San Pedro de las Puellas o Vallbona nos han acogido facilitando 
nuestro trabajo lo máximo posible. 

Actualmente el monasterio de Avingaña es propiedad de la Diputación de Lérida 
y está custodiado por el Instituto de Estudios Ilerdenses,3 Fundación que dedica im-
portantes esfuerzos en su restauración mediante el Centro de Arqueología de Avingaña. 
Joan Ramón González y Joana Xandri, sus responsables, han sido una mano tendida 
para nosotras, facilitando nuestro trabajo en todo lo que ha estado en su mano. Gracias 
a ellos y a la Fundación el monasterio de Avingaña es cada vez más conocido y visitado 
por el gran público.

Pero de este elenco de nombres que acuden a nuestro corazón cuando evocamos 
los años de estudio dedicados, hay dos que resuenan de forma especial en la comuni-
dad. Uno de ellos es el hermano Mariano Ballano, monje cisterciense de la abadía de 
Viaceli de Cóbreces (Cantabria), que con constancia y empeño ha revisado la colección 
documental que presentamos aportando las correcciones pertinentes al latín. Han sido 
largas horas de traducción y corrección que no olvidamos.

Cuando empezamos a obtener documentación el primer obstáculo y más grande 
fue leer lo que ponía en ella. Para ello tuvimos que llamar a una puerta que nos abrió 
la posibilidad real de realizar lo que ahora presentamos, una colección documental 

3.  <http://www.fpiei.cat>.



11

sobre Avingaña. Ha sido Virginia Cuñat, profesora de paleografía de la Universidad de 
Cantabria, y ya gran amiga de esta comunidad, quien ha invertido el tiempo que mu-
chas veces no tenía para corregir la transcripción de los documentos. Más allá de este 
trabajo principal ha sabido orientarnos y sumergirnos en el apasionante mundo de la 
investigación histórica, asesorando sobre los caminos y métodos para realizar el trabajo. 
Sin su ayuda, sencillamente, este trabajo no habría sido posible. 

Para facilitar la comprensión del texto a los lectores hemos añadido dos tablas 
genealógicas de la extensa familia Moncada, en la rama de los señores de Serós, di-
rectamente relacionados con el monasterio de Avingaña. Además hemos realizado unas 
ilustraciones de inspiración medieval que complementan la lectura y hemos añadido 
unas fotografías actuales del monasterio.

Finalmente, queremos agradecerte a ti que lees estas páginas tu interés por conocer 
nuestra historia. Que Dios te bendiga.



13

Este trabajo es la materialización de la inquietud de una comunidad por difundir 
el legado espiritual de su familia religiosa y dar a conocer la existencia de sus prede-
cesoras en la rama femenina de la Orden de la Santísima Trinidad.

Nos ofrece el relato de la creación del primer monasterio de trinitarias y su vida 
a lo largo de la edad media. Habrá después nuevos monasterios de trinitarias pero en 
otros territorios peninsulares y en otras épocas históricas y, por tanto, espirituales. 

Se une al largo número de trabajos que sobre el monacato femenino se han venido 
produciendo en nuestro país en los últimos años,1 propiciados por la celebración de 
encuentros científicos2 y el continuado trabajo de grupos de investigación universitarios 
dedicados a esta temática.3 

En ellos vemos como se ha tratado la relación y significado mujer-religión, tomando 
como base en un principio los textos legislativos producidos por la corte o en sínodos 
eclesiásticos4 (fuentes legislativas); la literatura científica5 o en la de devoción o de 
evasión que, según el gusto de la época, podía ser poesía, narrativa o teatro (fuentes 

1.  Para un examen historiográfico de estos estudios véase la exhaustiva introducción que Núria Jornet Benito 
hace a su investigación sobre el primer monasterio de clarisas de Barcelona, que nos presenta toda la producción 
bibliográfica hispana en el contexto internacional de estudios sobre la mujer y la espiritualidad: Jornet Benito, N., El 
monestir de Sant Antoni de Barcelona: l’origen i l’assentament, el primer monestir de clarisses a Catalunya. Montserrat: 
Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 2007.

2.  Como los congresos sobre monacato femenino en España, Portugal y América, organizados por el grupo 
de investigación de la Universidad de León dirigidos por Isabel Viforcos Marinas, celebrados desde 1992; o tratando 
aspectos esenciales para la configuración de la memoria como la tercera sección del VII Congreso de Historia de la 
Cultura Escrita celebrado en 2002 en Alcalá de Henares bajo la dirección de Carlos Saéz y Antonio Castillo, dedicado 
a la mujer y su relación con la escritura, véase Del Val González de la Peña, M. (coord.), Mujer y cultura escrita. Del 
mito al siglo xxi, Gijón: Trea, 2005. 

3.  Como la Asociación Cultural Al-Mudayna que, desde el año 1981, anualmente realiza convocatorias sobre 
temas monográficos de historia de la mujer y, mucho de ellos, sobre religiosidad femenina medieval, por otra parte, tema 
de estudio de Cristina Segura Graiño, Ángela Muñoz Fernández y M.ª del Mar Graña, coordinadoras de estos encuentros 
y pertenecientes al Seminario de Estudios sobre la Mujer de la Universidad Autonóma de Madrid. 

4.  Segura Graiño, C., “Legislación conciliar sobre la vida religiosa de las mujeres” en Muñoz Fernández, A. 
(ed.), Mujeres en el cristianismo medieval: Imágenes teóricas y cauces de actuación religiosa, Madrid: Asociación cultural 
Al-Mudayna, 1989, pp. 121-127.

5.  Cabré i Pairet, M., “La ciencia de las mujeres en la edad media. Reflexiones sobre la autoría femenina” en 
Segura Graiño, C. (ed.), Voz del silencio II. Historia de las mujeres: Compromiso y método. Madrid: Asociación cultural 
Al-Mudayna, 1993, pp. 41-74.

El monasterio de Avingaña (Lérida)
Recuperación documental de la existencia 
del primer monasterio trinitario femenino 



14

literarias); o bien en los documentos producidos por el propio monasterio6 en la gestión 
diaria (libros de fábrica, cuentas, recibos, contratos con abastecedores o con artistas, 
abaciologios...) o en relación con las instituciones laicas (reyes, nobles, concejos de 
ciudades...) o eclesiásticas (papas, obispos, ministros de las óordenes, visitadores...).7 

Múltiples trabajos que se basan en los escritos depositados a lo largo de la historia 
en las bibliotecas históricas y en los archivos monásticos,8 reales, nobiliarios, municipales, 
pontificios, catedralicios, episcopales y notariales que nos permiten dar voz, nombre y 
espacio a las mujeres que habitaron en otras épocas de la historia.9

En este contexto de investigación de la historia de la mujer y de la espiritualidad 
femenina el monasterio de la Santísima Trinidad de Avingaña, el primero femenino de la 
orden, fundado por el propio santo fundador, Juan de Mata, y a solicitud de Constanza 
de Aragón, hermana del rey Jaime I, no dispone de una historia propia.

De ahí la importancia del proyecto emprendido por la comunidad de trinitarias de 
Suesa (Cantabria), y coordinado por María Urquiza Arana e Isabel Gutiérrez Teja, para 
aproximarnos a la realidad compleja de la vida religiosa femenina en la edad media y 
presentarnos, en ese contexto, el surgimiento de la rama femenina de la orden trinitaria 
y las vicisitudes de su primer monasterio. 

Puede resultar extraño que el mérito de ser el monasterio fundacional de una rama 
religiosa, motor de investigación habitual en los estudios monásticos, no haya originado 
en este caso abundante bibliografía. Y al no haber sido objeto de estudios monográficos 
no lo vamos a encontrar citado ni en obras generales dedicadas al estudio de la mujer 
medieval10 ni en las que se refieren al monacato.11 Incluso en las obras de los propios 
autores trinitarios son escasas las menciones a este monasterio, considerándolo único 
y singular.12

La desaparición en 1529 sin haber contribuido a fundar otros monasterios podría 
ser una de las razones de la pérdida de su memoria en el conjunto de monasterios fe-

6.  Varela-Rodriguez, E. “Aprender a leer, aprender a escribir: lectoescritura femenina (siglos xiii-xv)” en Del 
Val González de la Peña, M. (coord.),  Mujer y cultura escrita. Del mito al siglo xxi, Gijón: Trea, 2005, pp. 59-74, p. 73, 
en la nota 58, menciona la diversidad de conocimientos lectoescritores entre las monjas de monasterios barceloneses.

7.  Para un examen exhaustivo de las fuentes documentales para la historia del monacato véase Martínez Ruiz, 
E. (dir.), Peso de la Iglesia: cuatro siglos de órdenes religiosas en España, Madrid: Actas, 2004, pp. 35-66. 

8.  Capítulo 3: “Legislación archivística monacal. Origen y evolución”, en García Verde, M. L., El archivo en 
los conventos de clausura femeninos de Granada. Granada: Universidad de Granada, 2005, pp. 93-163.

9.  Segura Graiño, C. (ed.), Voz del silencio. I. Fuentes directas para la historia de las mujeres (siglos viii-xviii). 
Madrid: Asociación cultural Al-Mudayna, 1992 (Laya, 9).

10.  Anderson, B. S.; Zinsser, J. P., Historia de las mujeres: una historia propia. Edición y apéndice “Historia 
de las mujeres en España” a cargo del Instituto de Investigaciones feministas. Universidad Complutense de Madrid. 
Barcelona: Crítica, 2007; o en el mas cercano geográficamente: Vinyoles Vidal, T., Història de les dones a la Catalunya 
medieval. Lleida: Pagès Editors, Eumo Editorial, 2005.

11.  Rivera, M., “El monacato femenino” en Tiempo de monasterios. Los monasterios de Cataluña en torno al 
año 1000. Barcelona: Generalitat de Catalunya, Departamento de Cultura, 2000, pp. 106-119; la autora cita todos los 
monasterios femeninos fundados en los territorios catalanes desde el año mil hasta el siglo xiii, sin incluir Avingaña. 

12.  Tal y como se afirma en la introducción de Fuentes históricas de la orden trinitaria (s. xii-xv), selección y 
traducción José Luis Aurrecoechea, O.SS.T, y Antonio Moldón, O.SS.T. Síntesis histórica de Bonifacio Porres Alonso, 
O.SS.T. Córdoba: Secretariado Trinitario, 2003, en la página 34: “El monasterio de Avingaña fue único y singular... los 
monasterios que surgieron en España a partir de 1510 no tienen relación directa con este de Avingaña”.



15

meninos de la orden. Sin embargo, no lo sabemos a ciencia cierta ya que el archivo de 
esta comunidad se perdió en el siglo xix, junto con el de la rama masculina, que ocupó 
el monasterio desde el siglo xvi hasta la desamortización y exclaustración del siglo xix. 

Consideramos más probable que las razones de la desaparición de la memoria de 
este primer monasterio de trinitarias están relacionadas con la lógica de la producción 
de los escritos. 

En primer lugar, en el plano espiritual, las nuevas comunidades femeninas trinitarias, 
adaptadas a la Reforma, necesitaron reformular las reglas13 y el modelo del monasterio 
fundador, además de no disponer de comunidad femenina grande en esa época, no sirve 
de referencia y, por tanto, no se relacionan entre ellos.14

En segundo lugar, si nos fijamos en el plano de la construcción histórica, la in-
dependencia de las ramas femenina y masculina de la orden trinitaria hace que, en 
sintonía con los tiempos, quienes hacen los discursos de la historia de la orden entre 
los siglos xvi al xviii sean los trinitarios, y en ellos destaquen la figura del fundador y 
su relación con el poder tanto laico como eclesiástico. 

Estos historiadores y cronistas aún manejaron fondos documentales del monasterio 
femenino de Avingaña pero, imbuidos de la educación erudita de los siglos xvii al xix, 
no le dieron la importancia que para nosotros tienen en el contexto actual de estudios 
sobre la espiritualidad femenina y la historia de las mujeres. Por ello también, en esta 
segunda consideración sobre las formas de hacer la historia, se pierde la memoria del 
primer monasterio. 

En tercer lugar, desde el siglo xix hasta la actualidad, el fondo documental ge-
nerado por el monasterio de Avingaña está perdido, no se encuentra en el edificio del 
monasterio15 ni en los fondos de Clero del Archivo Histórico Nacional,16 el Archivo 
de la Corona de Aragón17 o de otros archivos y bibliotecas que recogieron los fondos 

13.  nota 44 (p. 34): “para estos conventos debió redactarse entonces la ‘Regula Sororum Ordinis Sanctissime 
Trinitiatis et Redepmtione Captivorum’ que aparece impresa en el precioso libro Flos observantie fratrum OSST (Toledo, 
1526) 71v-88v y en Regula et Constitutiunum Fratrum OSST (Sevilla, 1573) 335-38v...” en Fuentes históricas de la 
orden trinitaria (s. xii-xv), selección y traducción José Luis Aurrecoechea, O.SS.T., y Antonio Moldón, O.SS.T. Síntesis 
histórica de Bonifacio Porres Alonso, O.SS.T. Córdoba: Secretariado Trinitario, 2003.

14.  Aunque habrá que esperar a conocer la historia de la fundación de cada monasterio de monjas trinitarias 
y su evolución para poder establecer o matizar esta primera consideración.

15.  Que sufrió la devastación de la política desamortizadora del xix aunque en estos momentos se está 
recuperando gracias a la intervención arqueológica iniciada en 1986 por medio de un convenio entre la Diputación de 
Lérida y la Generalitat de Cataluña. Actualmente en el edificio del monasterio se encuentra el Centre d’Arqueologia 
d’Avinganya, creado en 1996 por la Junta Rectora de la Fundación Publica del Institut d’Estudis Ilerdencs, adscrito al 
Servei d’Arqueologia de dicha fundación, véase González, J. A. Xandri, J., Centre d’Arqueologia d’Avinganya (Seròs, 
El Segrià). Lleida: Fundació Pública Institut d’Estudis Ilerdencs, 2008.

16.  Diego Rodríguez, N., “Fondos monásticos en el Archivo Histórico Nacional” en Órdenes monásticas y 
archivos de la Iglesia (I). Actas del IX Congreso de la Asociación de Archiveros de la Iglesia en España (Oviedo, 1993). 
Oviedo: Asociación de Archiveros de la Iglesia en España, 1995, pp. 49-78.

17.  Torra Pérez, A., “Fondos documentales monásticos en el Archivo de la Corona de Aragón” en Órdenes 
monásticas y archivos de la Iglesia (I). Actas del IX Congreso de la Asociación de Archiveros de la Iglesia en España 
(Oviedo, 1993). Oviedo: Asociación de Archiveros de la Iglesia en España, 1995, pp. 121-146; Conde y Delgado de 
Molina, R., “Fondos monásticos dispersos del Archivo de la Corona de Aragón” en Órdenes monásticas y archivos de 



16

dispersos por la desamortización, como en el caso de la catedral de Lérida18 que, por 
cercanía, hubiera podido acoger estos documentos. De ahí que la existencia de nuestro 
monasterio trinitario de Avingaña no se conozca a nivel general al carecer de un estudio 
monográfico propio, ni aparezca en los trabajos realizados en los últimos años sobre la 
búsqueda de fuentes para hacer la historia de la iglesia en España.19 

A pesar de todas estas circunstancias, a continuación podrán leer como surge y se 
desarrolla la vida monástica en Avingaña en el contexto de la espiritualidad femenina 
del siglo xiii en la Corona de Aragón. 

El mérito del proyecto de la comunidad del monasterio de Suesa es haber situado 
en la memoria de la espiritualidad femenina medieval y más allá del interés propio de 
su entorno geográfico, la existencia de esta comunidad trinitaria.

Podemos destacar también en la presente investigación el trabajo sistemático de 
seguir la pista de todos los documentos citados por los cronistas trinitarios, examinando 
los propios documentos originales, su extracto o las copias de los historiadores trinitarios 
con el fin de comprobar el alcance de las copias y sus localizaciones actuales.

Junto con este examen documental, han procedido a estudiar todas las publicaciones 
sobre monasterios femeninos del entorno de Avingaña (Santa Maria de Vallbona, Santa 
Maria de Sijena, los monasterios de San Hilario y de Santa Isabel en la ciudad de Lérida, 
Santa María de Alguaire y el monasterio de San Pedro de Lérida) para poder comprender 
la posición del monasterio trinitario en el contexto de los otros monasterios femeninos 
que surgen y se desarrollan a la par, y de ese modo explicar la vida monástica femenina. 

Pero además, y no contando con los fondos documentales originales del monasterio, 
al contrario de otros estudios monásticos tanto de la Corona de Aragón20 como de otros 
reinos hispanos medievales,21 las autoras han dedicado gran parte de su esfuerzo a la 
búsqueda de documentos de Avingaña en los archivos de los reyes de Aragón (gracias 
a los documentos copiados en los registros de la Cancillería Real) y en los archivos de 
la familia Moncada, patronos de Avingaña desde su fundación (actualmente, y por los 
entronques familiares, propiedad de la casa de Medinaceli y conservados en sus archivos), 

la Iglesia (I). Actas del IX Congreso de la Asociación de Archiveros de la Iglesia en España (Oviedo, 1993). Oviedo: 
Asociación de Archiveros de la Iglesia en España, 1995, pp. 147-156.

18.  Bajen Español, M., “Fondos monásticos en el archivo capitular de Lérida” en Órdenes monásticas y archivos 
de la Iglesia (I). Actas del IX Congreso de la Asociación de Archiveros de la Iglesia en España (Oviedo, 1993). Oviedo: 
Asociación de Archiveros de la Iglesia en España, 1995, pp. 211-226.

19.  Órdenes monásticas y archivos de la Iglesia (I). Actas del IX Congreso de la Asociación de Archiveros de la 
Iglesia en España (Oviedo, 1993). Oviedo: Asociación de Archiveros de la Iglesia en España, 1995.

20.  Véase la bibliografía citada en las notas del estudio.
21.  Tanto los de época medieval como los de época moderna, que han propiciado estudios presentados en las 

diversas convocatorias de las Jornadas sobre el monacato femenino en España, Portugal y América. Destacaremos entre 
ellos por la riqueza de las fuentes manejadas dos trabajos, uno sobre fuentes documentales y otro sobre fuentes librarias 
pertenecientes a monasterios leoneses, fuentes documentales: Domínguez Sánchez, S., “El monasterio de la Vega: De los 
orígenes altomedievales a la edad moderna” en Viforcos Marinas, M.ª I. y Campos Sanchez-Bordona, M.ª D. (coords.), 
Fundadores, fundaciones y espacios de vida conventual: nuevas aportaciones al monacato femenino, León: Universidad de 
León, 2005, pp. 17-50; fuentes librarias: Suárez González, A., “Libros de coro en monasterios femeninos cistercienses 
de León (ss. xvi-xviii): Una imagen desde múltiples espejos”, ibidem, pp. 371-424.



17

con el fin de disponer de ese primer y básico punto de partida de toda investigación 
histórica que es la colección documental propia originada o recibida por una institución 
a lo largo de su existencia.22 De ahí la importancia de la colección documental elaborada 
en este trabajo, referencia obligada para nuevos estudios sobre Avingaña y sobre las 
religiosas trinitarias en la época medieval. 

Esta búsqueda constante de los testimonios documentales para ampliar las citas 
escuetas sobre Avingaña que aparece en los libros especializados no ha apartado a 
las autoras del trabajo de su objetivo principal, que es la difusión de la existencia de 
Avingaña como monasterio inicial de la rama femenina de la Trinidad y la memoria 
de sus antecesoras, por ello es de agradecer la facilidad con que se lee el estudio del 
monasterio basado en el análisis pormenorizado de documentos, en gran parte inéditos, 
que nos dan a conocer los nombres y las situaciones de la vida de las monjas trinitarias 
de Avingaña y de la sociedad en la que vivieron. 

Podrá parecernos su existencia demasiado conflictiva pero el hecho es que en este 
momento solo disponemos de los registros documentales de otras instituciones donde el 
monasterio acudió para resolver dichos conflictos. 

En este caso también debemos aplicar la lógica de la escritura y por ella sabemos 
que la vida cotidiana del monasterio, menos conflictiva y más acorde con la práctica 
monástica habitual, generó otros documentos: para su gobierno (reglas y constituciones), 
para dejar constancia de las monjas que ingresaban y lo organizaban (libros de pro-
fesiones, elecciones a cargos...) y también para guardar memoria de la administración 
del monasterio (libros de cuentas, recibos...), que se conservarían en su archivo, hoy 
perdido, donde podríamos encontrar también los documentos específicos de su fundación 
(privilegios reales y señoriales) y los privilegios otorgados con posterioridad por los reyes 
de Aragón y los pontífices. 

En definitiva, el estudio y la colección documental nos muestran la vida de la 
comunidad trinitaria femenina de Avingaña y suscitan nuestro interés por profundizar 
en los aspectos particulares de la comunidad religiosa trinitaria.

No quisiera dejar de expresar en este prólogo mi agradecimiento a la Comunidad de 
Suesa por haberme hecho partícipe de su proyecto; el haber podido volver a encontrarme 
los lugares, personajes y documentos de mis primeras investigaciones diplomáticas ha 
sido un gran regalo inesperado. 

Ha sido emocionante ver aparecer, perfilarse y asentarse a personas fundamen-
tales del monasterio de Avingaña a través de las suscripciones que materializan con 
sus propias manos y de cómo van resolviendo los conflictos a lo largo de la existencia 

22.  El hecho de que actualmente no dispongamos del archivo original hace indispensable la localización 
de fuentes documentales en los registros de las grandes cancillerías a ejemplo de los realizados por Regina Sainz de 
la Maza Lasloli para Sijena, emprendidos desde el convencimiento de que “La localización de fuentes documentales 
dispersas y su publicación constituye el primer paso de todo proceso de investigación histórica” en la introducción del 
primer volumen, p. IX: Sainz de la Maza Lasoli, R., El monasterio de Sijena: Catálogo de documentos en el archivo de 
la Corona de Aragón. I. (1208-1348). Barcelona: CSIC. Institució Milà i Fontanals, 1994; II. (1348-1451). Barcelona: 
CSIC. Institució Milà i Fontanals, 1998.



18

del monasterio. Por otra parte, revisar la bibliografía sobre historia de la mujer y el 
monacato femenino, como exigencia de esta investigación, ha sido otro regalo añadido 
a esta empresa que, como toda investigación histórica, siempre es un punto de partida 
hacia nuevas investigaciones. 

Virginia Mª Cuñat Ciscar

Universidad de Cantabria

Santander y Suesa, junio de 2011



Parte I
Monjas trinitarias de Avingaña



21

Introducción

¡Bendita y alabada sea la Santísima Trinidad!

En el nombre de la Santa e individua Trinidad comenzamos este trabajo sobre el 
monacato femenino trinitario en sus orígenes. Hablar del origen de las monjas trinitarias 
es hablar del monasterio de Avingaña. Este monasterio es el lugar donde se concibió 
una nueva forma de vida para la orden trinitaria, una nueva posibilidad para nuestro 
carisma particular. En él se encuentran las raíces de las monjas trinitarias, actualmente 
extendidas por tres continentes.

Avingaña se ha considerado el 
único monasterio de monjas en los 
primeros tres siglos de vida de la 
orden trinitaria (siglos xiii-xv). Si bien 
es cierto que no podemos afirmar con 
rotundidad esta peculiaridad puesto 
que existe una bula papal, del siglo xv, 
dirigida a una monja del monasterio de 
la orden trinitaria situado intramuros 
de la ciudad de Valladolid.1 Fuera de 
este dato, en toda la orden trinitaria, 
extendida por diversos reinos de Euro-
pa y Asia, no se funda otro monasterio 
de monjas hasta el siglo xvi. 

Su interés aumenta si considera-
mos que su fundación, como monas-
terio femenino, se da también en el 
contexto de la fundación de la orden, 
tan sólo veintitrés años después de la 
muerte del fundador, Juan de Mata. 
La impulsora de esta novedad para 
la orden no es otra que Constanza de 
Aragón, hija bastarda del rey Pedro II 
de Aragón (1196-1213).

1.  AHN, Clero, carpeta 3520, pergamino nº 9 (18-XII-1432). Aunque es el único documento conocido acerca 
de la existencia de este monasterio (1432), sin duda nos abre un campo de investigación interesante.

Representación medieval de la Santa Trinidad.



22

Pero esta casa, además, está marcada por ser la primera casa trinitaria de la orden 
trinitaria en la Península Ibérica, instituida en persona por el fundador de la orden, el 
provenzal Juan de Mata, con la implicación directa de los reyes de Aragón. Nos remi-
timos con estos datos a la época medieval, comienzos del siglo xiii, en la diócesis de 
Lérida. Las características especiales de su fundación, el hecho de que haya pertenecido 
también a los frailes trinitarios, han facilitado su estudio de manera más exhaustiva. 

Hemos procurado realizar un estudio amplio sobre el entorno de Avingaña, el con-
texto histórico de la Lérida medieval, la vida en otros monasterios femeninos cercanos, 
los comienzos de la propia orden trinitaria y así poder aproximarnos a nuestro monas-
terio con una idea más rica de una época apasionante y bien fértil para nuestra orden.



23

Oh Dios que te alaben los pueblos,
 que todos los pueblos te alaben. 

(Sal. 66, 4)

Para aproximarnos a la fundación de la orden trinitaria y a la casa de Avingaña 
hemos de acercarnos a una época de la historia esencialmente distinta de la nuestra en 
cuanto a la concepción del tiempo, de la persona, de la sociedad, de la trascendencia.1 
En definitiva, hemos de despojarnos de nuestros conocimientos modernos acerca de 
la medicina, la psicología humana, la astronomía o la religión y llegar a otra época, 
teocéntrica esta, en la que Dios es el centro de la sociedad y la Iglesia el vehículo 
para comunicarse o relacionarse con Él, cuando los conceptos de la trascendencia, de 
la muerte o de la vida están marcados 
por una idea de Dios más distante de 
la que hoy vivimos quienes nos acer-
camos a Él.

Europa no es Europa, sino la 
Cristiandad, lo cual nos da idea de 
la raíz tan profunda que tiene la fe 
cristiana. Un cristianismo aún no di-
vidido dentro de occidente, aunque sí 
ya respecto a oriente. Como decimos, 
la Iglesia está en el centro de la or-
ganización sociopolítica y el Papa es 
una pieza fundamental en este puzle 
social. Con Inocencio III (1198-1216) 
llega a su culmen el poderío del pa-
pado aseverando que la Iglesia tiene 
plena potestad sobre la Cristiandad. 
Se autodenomina Vicario de Cristo, 
con lo que a su persona le incumben 
los temas terrenales y espirituales. Él 

1.  Realizaremos una descripción aproximativa de esta época pues no es el objeto de este trabajo el desarrollo 
pormenorizado. Sin embargo recomendamos la consulta de los libros propuestos en este apartado que darán a la persona 
interesada una visión más profunda del tema. Dado que nuestro trabajo se centra en el monasterio de Avingaña, provincia 
de Lérida, procuraremos utilizar más bibliografía sobre la Corona de Aragón y Cataluña para evitar dispersarnos en la 
amplia oferta bibliográfica que tenemos hoy día con respecto a la Edad Media europea en general. 

Aproximación histórica

Visión medieval del infierno.



24

ha de velar por la salvación de las almas, empresa esta mucho más importante que la 
salvación del cuerpo, según la concepción medieval de la vida, la muerte y el juicio final, 
al que todas las almas son sometidas sin excepción. Ser condenado al infierno supone 
que el alma nunca tenga descanso y permanecer postrado en el tormento eternamente. 
Podemos imaginar la importancia que tiene para los hombres y mujeres del medievo 
las oraciones por su alma, recibir el perdón de sus pecados, las indulgencias y demás 
medios para evitar el castigo eterno.2 La expansión territorial del Islam supone una grave 
amenaza para la cristiandad, lo que deriva en un rosario de guerras y enfrentamientos 
entre cristianos y musulmanes que tanto en tierra santa, llevándose a cabo las Cruzadas, 
como en la Península Ibérica, con la Reconquista, produce enfrentamientos constantes 
de unos contra otros. 

En este contexto y desde este punto de vista podemos aproximarnos a las diferentes 
órdenes religiosas que existen en este periodo. Entre ellas, las órdenes militares tendrán 
un importante protagonismo en la vida sociopolítica en una época en la que la lucha 
contra el Islam es considerada como una empresa sagrada, vehículo para la salvación 
de las almas,3 y, por tanto, apoyada y alentada por la sociedad medieval. La orden del 
Temple, la orden de San Juan de Jerusalén, como las demás órdenes de este tipo se 
fundamentan en la conjunción de pertenecer, por un lado, a la milicia de Cristo y ser 
defensoras de los enemigos de la Cruz,4 y por otro, la de llevar a cabo una vida monástica 
de oración y penitencia, culmen de la espiritualidad de la época. Además se ocupaban 
de atender a peregrinos y enfermos en los hospitales anejos a sus casas. Todas ellas 
siguen el modelo de la regla de San Agustín.5 Como ejemplo plástico nos encontramos 
con la conquista de la ciudad islámica de Lérida que tuvo lugar en el año 1149 por los 
caballeros cristianos, Ramón Berenguer IV, conde de Barcelona, Ermengol VI, conde de 
Urgel, y los caballeros de la orden del Temple, que se dedicaron a organizar el territorio 
y defenderlo de nuevos ataques.6

En la Iglesia existen además otras formas de vida religiosa en este periodo como 
es la vida monástica propiamente dicha, cuyo origen se remonta a los inicios del cris-

2.  Estos aspectos se expresan en todos los actos personales y sociales como vemos en las amenazadoras palabras 
con que se expresa doña Sancha, hija de Rodrigo, ante cualquier persona que ose quebrantar la venta que realiza a 
los trinitarios en marzo de 1211. “Si alguno de los míos o de los otros quisiera quebrantar esta venta y esta escritura, 
tenga ante todo la ira de Dios vivo y de todos los santos; y sea maldito y excomulgado y condenado en el infierno con 
Judas, que entregó al Señor, y su alma nunca tenga descanso; esté en el infierno siempre, sin fin, como Datán y Abirón 
permanezca postrado en el tormento...” (Aurrecoechea, J. L.-Moldón, A., Fuentes históricas de la Orden Trinitaria (s. 
xii-xv), Córdoba: Secretariado Trinitario, 2003, p. 97).

3.  Fernández Conde, F. J., La religiosidad medieval en España: Plena Edad Media (ss. xi-xii). Gijón: Ed. Trea, 
2005, pp. 107 y ss.

4.  Así son denominados los musulmanes, cuyo distintivo es la media luna.
5.  Agustín de Hipona (354-430) escribió una regla de vida para los hermanos de la comunidad de Tagaste, 

África. Su influencia será enorme en occidente, muchas órdenes religiosas se regirán por ella, como los dominicos o 
los agustinos. Esta influencia aumentará a partir del IV Concilio de Letrán (1215-1216) que prohíbe la fundación de 
nuevas órdenes y se señala la obligación de acogerse a una regla o institución ya aprobada para fundar una nueva casa 
religiosa. La regla de San Agustín será una de ellas.

6.  Arrels cristianes. Presència i significació del Cristianisme en la història i la societat de Lleida, vol. II. Lleida: 
Pagès editors-Bisbat de Lleida. 2008, p. 23.



25

tianismo aunque en occidente el monacato está estrechamente identificado con san 
Benito, cuya regla de vida fue escrita en el siglo vi. A partir de entonces hay diversas 
reformas, siempre con la intención de volver a las raíces de las indicaciones del santo. 
Incluso se ha denominado como era monástica7 al periodo de la historia que va de san 
Benito de Nursia8 (siglo vi) a san Bernardo de Claraval9 (siglo xii) por la gran influencia 
que tuvo la vida monástica en sectores acreditados de la sociedad que querían vivir 
conforme a ese modelo. Los monjes tienen prácticamente el monopolio del estudio y la 
doctrina espiritual. La obediencia al abad, la humildad, la fuga mundi aspirando a los 
bienes del cielo, la oración litúrgica, la lectio divina y el trabajo manual en el ámbito 
del monasterio definen este peculiar estilo de vida. Para completar este cuadro de vida 
religiosa medieval hemos de detenernos en los canónigos regulares. También de tradición 
muy antigua, los canónigos regulares son clérigos de las iglesias episcopales que llevan 
una vida común, junto con el obispo, bajo una regla o canon, de donde reciben también 
el nombre de clérigos canónicos.10 Mientras que los monjes se dedican a la búsqueda de 
Dios, en la soledad y silencio de sus cenobios poniendo en práctica el alejamiento del 
mundo, los canónigos regulares se reúnen en una forma de vida para tutelar y santificar 
su propio sacerdocio en el cumplimiento de sus funciones sacerdotales en el mundo. 
Estas órdenes se guían según la regla de San Agustín. Entre estos clérigos canónicos y 
desde la influencia que tendrá en el proyecto trinitario destacamos la orden de los victo-
rinos, cuyo origen está en la abadía de San Víctor de París, que es centro de referencia 
cultural en la Europa del siglo xii. Fue fundada en 1110 por Guillermo de Champeaux, 
profesor de las escuelas catedralicias de Notre Dame, célebre por la austeridad de su 
regla y el valor de la enseñanza teológica.11

En cuanto al aspecto sociopolítico, los países no existen según nuestra concep-
ción actual, ni se imaginan aún términos como democracia, república o comunismo. El 
sistema feudal marca la situación social, lo cual dibuja una estructura piramidal con 
pocos individuos en la cúspide y la mayoría de los individuos en la base, en lo que 
hoy denominaríamos pobreza, o miseria. Es una sociedad fuertemente marcada por la 
jerarquía: los reyes y el papa, seguidos de altos cargos eclesiásticos y la alta nobleza. 
Por debajo de ellos se encuentra la nobleza media baja y, finalmente, los campesinos.

7.  Sánchez Herrero, J., Historia de la Iglesia II: Edad Media. Madrid: BAC, 2005, p. 79.
8.  Benito de Nursia (490-547), nacido en la actual Italia, es considerado el padre del monacato en occidente. 

Funda la orden benedictina, y a través de la regla de vida que escribió enseña a los monjes a vivir una vida sencilla, 
vertebrada por la oración y armonizada por el trabajo para llevarles a la relación personal e íntima con Dios. En este 
texto se encuentra la famosa frase “ora et labora” que tal vez resume el ideal benedictino del trabajo y la oración como 
motor de una vida santa. A través de los siglos esta regla de los monasterios inspirará un importante número de reformas 
o de nuevas órdenes ansiosas de vivir con radicalidad la espiritualidad benedictina.

9.  Bernardo de Claraval (1090-1153) es un monje perteneciente a la orden del Císter, orden fundada en 1098 
con el ideal de volver a la esencia de la regla benedictina. San Bernardo, que impulsa la expansión de la orden de forma 
determinante, es una persona de gran influencia en la vida política y religiosa de su tiempo. Sin ser el fundador de su 
orden se le considera el maestro espiritual de la misma.

10.  Ancilli, E., Diccionario de Espiritualidad. Tomo I. Barcelona: Herder, 1987, pp. 295-296.
11.  Historia de la Iglesia II: Edad Media..., pp. 253-254.


