INDICE

Prélogo . ....... ... ... .. ... ..

El monasterio de Avingafa (Lérida). Recuperacién documental de la existen-

cia del primer monasterio trinitario femenino . . . ...............

PARTE |

Monjas trinitarias de Avingafa.........

Introduccién. .. ... ... ...

Aproximacion historica. . . ... ..... ...

Vida monastica femenina en la Corona de
Entrar en la comunidad. . .........
Nuevos miembros .. ............
Organizacion de la comunidad . . . ..
Vidadiaria. ...................
Pestes, guerras y demads avatares de la

Monasterios femeninos cerca de Avingafa
Santa Maria de Vallbona.. . .. ... ...
Santa Maria de Sigena (siglos xi-xx) . .
Monasterio de San Hilario de Lérida. .
Santa Isabel de Lérida (siglos xii-xx) . .
Santa Maria de Alguaire.. ... ......
San Pedro de la Piedra de Lérida.. . . .

Aragén.. . ...........
époCa.. ... i

Fundacién y primeros pasos de la orden trinitaria. . . .. .........

Comienzos. .. ... . .
Primeras casas trinitarias.. . . .. ... ..
Regla trinitaria. . ... ............

Avingana alberga a los frailes trinitarios, 1201-1250.. . ..........

Documento de donacion a la orden trinitaria. . . .. ..........

Otras donaciones a la nueva fundacién

13

19
21
23
31
33
36
39
43
47
51
52
54
57
59
61
63
65
65
67
69
75
76
81



Comunidad de frailes trinitarios.. . . ... ... .. ... . . . ... ..
Constanza de Aragln. . . . ... ittt

Infancia

Constan
Camino
Constan

za adquiere la casa de Avingafa. . . ...............
delafundacion . ............. ... . ... .. .. ....
za funda la comunidad poco antes de morir.. . .. .....

Primeros afos de la comunidad de monjas de Avingafa. . .......
Legados de la familia Montcada. . . .....................
Esplendordel sigloxiv. . . ... ... .
Avingafa continuUa recibiendo bienes y privilegios. .. ........
Sibila de Montcada, priora de Avingana . . ................

Legado

de Berenguela de Montcada, sefiora de Serds.. ... ....

Nueva iglesia de Avingafa . . .......... ... ... ... ... ...
Segunda mitad del sigloxiv. .. ...... ... ... .. . . .. . . ...

Nuestro

monasterio afectado por la crisis medieval.. . ... ... ..

Lanubedelsigloxv......... ... ... . . .

Pobreza

en el monasterio de Avingafa. . .................

Conflictos dentro y fuera de la comunidad.. . .. ............
Reforma del monasterio . . ......... ... ... ... .. . ... ...
Desaparece la comunidad en el primer tercio del siglo xvi........

ConclusSiON. . . . e

indice . .
Annexos .

RegladelosTrinitarios . . . . . . . . . ... ... ... ......

Parte Il

Colecciondocumental. . . .. ... ... .. ..
Introduccion . . . . . ... e
Colecciondocumental. . . . ... ... . .. e
indice de coleccibndocumental. . . . ... ... .. .. ...

Bibliografia

86

89

89

92

97

98
101
101
106
110
115
117
121
122
125
131
134
137
139
143
146
147
153
157
161
165
172
174

179
181
187
379
395



PRrOLOGO

Hace afos que la comunidad de Suesa siente una profunda inquietud por estudiar
sus raices. El concilio Vaticano Il invita a la vida religiosa a volver a los origenes, de
forma que su estudio nos ayude a profundizar y renovar nuestro carisma en la Iglesia y
en la sociedad, nuestra razén de ser y de estar. Una de las asignaturas pendiente era, por
lo tanto, estudiar con profundidad la historia de nuestra primera comunidad de monjas,
situada en Avingana (Lérida), que anclada en los inicios de la Orden se relaciona con
aquellas personas que conocieron al fundador y bebieron directamente de su carisma, se
inundaron de su espiritu y empaparon del camino evangélico a la luz de Juan de Mata.

El monasterio de Avingafia es un emblema tanto para la Orden de las Monjas como
para los frailes, en él confluyen circunstancias que no dejan de atraernos. Lo funda
Juan de Mata para formar una comunidad de frailes y pocos decenios mas tarde se
convierte en la primera casa que acoge el proyecto de vida monastica femenina dentro
del carisma trinitario.

Algunos autores' afirman que tomar el monasterio de Avingafia como origen de las
Monjas Trinitarias es un error, aduciendo que es un caso excepcional, Uinico monaste-
rio conocido y estudiado de monjas trinitarias en toda la Orden hasta el siglo xvi. La
confusion se ocasiona al afadir a las monjas el apelativo de clausura, siendo que esta
se impone en la Corona de Castilla y Aragon a finales del siglo xv y ya oficialmente
en el siglo xvi con el concilio de Trento. En este trabajo veremos cémo el monasterio
de Avingana es un monasterio de monjas al uso en su época, bien definido como tal y
no simplemente una experiencia de vida religiosa trinitaria no hospitalaria.? Seria mas
preciso sefalar que las monjas trinitarias se convirtieron en monjas trinitarias de clausura
en el siglo xvi porque todas las monjas de cualquier orden religiosa fueron obligadas
a recluirse detras de las rejas por las disposiciones conciliares introduciéndose en la
Iglesia el apellido de clausura para la vida monastica femenina.

El presente estudio ha sido coordinado por dos monjas de la comunidad, Isabel
Gutiérrez Teja y Maria Urquiza Arana. Comenzamos buscando una buena contextualiza-

1. CipoLLLONE, G., Dizzionario degli Istituti di Perfezione. Vol. IX. Roma, 1997. Voz “Trinitaire”, p. 1374-1376.

2. Estaesuna expresion ambigua que define el proyecto de Avingafia como lo que no es, vida trinitaria
hospitalariay no como lo que es, un monasterio de monjas trinitarias. Esta ultima afirmacién es mas acertada pues
nada tiene que ver lacomunidad de Avingaia con otras opciones de vida religiosa para mujeres de la época como los
beguinatos o los beaterios.



10

cién que nos permitiera entender y acercarnos a Avingafia con una mente mas acorde
con aquellos tiempos. Nos hemos fijado en los monasterios femeninos de los alrededores,
que sin duda son una buena brujula para dirigirnos a nuestro monasterio por caminos
mas acertados.

Nuestro primer suefio fue volviéndose realidad y poco a poco saliéndose de nues-
tros planes iniciales. El trabajo comenzado requirié unos conocimientos que nosotras no
teniamos, por lo que pedimos ayuda a diferentes personas.

Contactamos con hermanos de nuestra Orden que habian realizado estudios de
investigacion los cuales podian ayudarnos a enfocar el trabajo desde la historia trinita-
ria. Tanto Pedro Aliaga como Bonifacio Porres han colaborado desinteresadamente en
nuestro proyecto con sus valoraciones, criticas y sugerencias, vaya desde aqui nuestro
agradecimiento sincero. En este ultimo afio han fallecido dos hermanos trinitarios y
grandes amigos de esta comunidad que nos animaron y apoyaron, desde estas sencillas
lineas queremos homenajear a nuestros hermanos Ignacio Vizcarglienaga y José Luis
Aurrecoechea.

Hemos recorrido varios archivos en busca de documentacion, en todos ellos hemos
encontrado un trato amable y acogedor. Si hablamos de acogida no podemos mas que
agradecer a nuestras hermanas trinitarias de Madrid y de Mallorca que hayan abierto
las puertas de sus casas cuando lo hemos solicitado, mostrando una confianza y cercania
gue nos alegra el corazén y que nos ha permitido experimentar con su profundidad el
significado de la expresion familia trinitaria.

También nuestras hermanas y hermanos cistercienses o benedictinas de monasterios
como el de Poblet, San Pedro de las Puellas o Vallbona nos han acogido facilitando
nuestro trabajo lo maximo posible.

Actualmente el monasterio de Avingafa es propiedad de la Diputacién de Lérida
y esté custodiado por el Instituto de Estudios llerdenses,® Fundacién que dedica im-
portantes esfuerzos en su restauracién mediante el Centro de Arqueologia de Avingaia.
Joan Ramoén Gonzélez y Joana Xandri, sus responsables, han sido una mano tendida
para nosotras, facilitando nuestro trabajo en todo lo que ha estado en su mano. Gracias
a ellos y a la Fundacién el monasterio de Avingaia es cada vez mas conocido y visitado
por el gran publico.

Pero de este elenco de nombres que acuden a nuestro corazén cuando evocamos
los anos de estudio dedicados, hay dos que resuenan de forma especial en la comuni-
dad. Uno de ellos es el hermano Mariano Ballano, monje cisterciense de la abadia de
Viaceli de Cobreces (Cantabria), que con constancia y empeiio ha revisado la coleccién
documental que presentamos aportando las correcciones pertinentes al latin. Han sido
largas horas de traduccion y correccion que no olvidamos.

Cuando empezamos a obtener documentacién el primer obstaculo y mas grande
fue leer lo que ponia en ella. Para ello tuvimos que llamar a una puerta que nos abrié
la posibilidad real de realizar lo que ahora presentamos, una colecciéon documental

3. <http://www.fpiei.cat>.



sobre Avingafa. Ha sido Virginia Cufiat, profesora de paleografia de la Universidad de
Cantabria, y ya gran amiga de esta comunidad, quien ha invertido el tiempo que mu-
chas veces no tenia para corregir la transcripciéon de los documentos. Mas alla de este
trabajo principal ha sabido orientarnos y sumergirnos en el apasionante mundo de la
investigacion histérica, asesorando sobre los caminos y métodos para realizar el trabajo.
Sin su ayuda, sencillamente, este trabajo no habria sido posible.

Para facilitar la comprension del texto a los lectores hemos anadido dos tablas
genealdgicas de la extensa familia Moncada, en la rama de los sefiores de Serds, di-
rectamente relacionados con el monasterio de Avingafia. Ademas hemos realizado unas
ilustraciones de inspiraciéon medieval que complementan la lectura y hemos anadido
unas fotografias actuales del monasterio.

Finalmente, queremos agradecerte a ti que lees estas paginas tu interés por conocer
nuestra historia. Que Dios te bendiga.

1"



EL MONASTERIO DE AVINGANA (LERIDA)
RECUPERACION DOCUMENTAL DE LA EXISTENCIA
DEL PRIMER MONASTERIO TRINITARIO FEMENINO

Este trabajo es la materializacién de la inquietud de una comunidad por difundir
el legado espiritual de su familia religiosa y dar a conocer la existencia de sus prede-
cesoras en la rama femenina de la Orden de la Santisima Trinidad.

Nos ofrece el relato de la creacion del primer monasterio de trinitarias y su vida
alolargo de la edad media. Habra después nuevos monasterios de trinitarias pero en
otros territorios peninsulares y en otras épocas histdricas y, por tanto, espirituales.

Se une al largo nimero de trabajos que sobre el monacato femenino se han venido
produciendo en nuestro pais en los ultimos anos,' propiciados por la celebracién de
encuentros cientificos? y el continuado trabajo de grupos de investigacién universitarios
dedicados a esta temdtica.?

En ellos vemos como se ha tratado la relacion y significado mujer-religién, tomando
como base en un principio los textos legislativos producidos por la corte o en sinodos
eclesiasticos* (fuentes legislativas); la literatura cientifica® o en la de devocién o de
evasion que, segun el gusto de la época, podia ser poesia, narrativa o teatro (fuentes

1. Paraunexamen historiografico de estos estudios véase la exhaustiva introduccién que Nuria Jornet Benito
hace a su investigacién sobre el primer monasterio de clarisas de Barcelona, que nos presenta toda la produccion
bibliografica hispana en el contexto internacional de estudios sobre la mujery la espiritualidad: JorneT Benito, N., El
monestir de Sant Antoni de Barcelona: 'origenil'assentament, el primer monestir de clarisses a Catalunya. Montserrat:
Publicacions de I’Abadia de Montserrat, 2007.

2. Comolos congresos sobre monacato femenino en Espaia, Portugal y América, organizados por el grupo
deinvestigacion de la Universidad de Ledn dirigidos por Isabel Viforcos Marinas, celebrados desde 1992; o tratando
aspectos esenciales para la configuracion de la memoria como la tercera secciéon del VIl Congreso de Historia de la
Cultura Escrita celebrado en 2002 en Alcald de Henares bajo la direccién de Carlos Saéz y Antonio Castillo, dedicado
a la mujery su relacion con la escritura, véase DeL VAL GoNzALEz DE LA PENA, M. (coord.), Mujer y cultura escrita. Del
mito al siglo xxi, Gijon: Trea, 2005.

3. ComolaAsociacion Cultural Al-Mudayna que, desde el afio 1981, anualmente realiza convocatorias sobre
temas monograficos de historiadelamujery, muchodeellos, sobrereligiosidad femeninamedieval, por otra parte, tema
de estudio de Cristina Segura Graifio, Angela Mufioz Fernandezy M.2 del Mar Grafa, coordinadoras de estos encuentros
y pertenecientes al Seminario de Estudios sobre la Mujer de la Universidad Autonéma de Madrid.

4.  SeGUrRA GraiNo, C., “Legislacion conciliar sobre la vida religiosa de las mujeres” en Muroz FernANDEZ, A.
(ed.),Mujeres en el cristianismo medieval:Imagenes tedricasy cauces de actuaciénreligiosa, Madrid: Asociacion cultural
Al-Mudayna, 1989, pp. 121-127.

5. Casre I PareT, M., “La ciencia de las mujeres en la edad media. Reflexiones sobre la autoria femenina”en
SEGURA GRrAINO, C. (ed.), Voz del silencio Il. Historia de las mujeres: Compromiso y método. Madrid: Asociacion cultural
Al-Mudayna, 1993, pp. 41-74.

13



14

literarias); o bien en los documentos producidos por el propio monasterio® en la gestion
diaria (libros de fabrica, cuentas, recibos, contratos con abastecedores o con artistas,
abaciologios...) o en relacién con las instituciones laicas (reyes, nobles, concejos de
ciudades...) o eclesiasticas (papas, obispos, ministros de las 6ordenes, visitadores...).”

Multiples trabajos que se basan en los escritos depositados a lo largo de la historia
en las bibliotecas histéricas y en los archivos monasticos,® reales, nobiliarios, municipales,
pontificios, catedralicios, episcopales y notariales que nos permiten dar voz, nombre y
espacio a las mujeres que habitaron en otras épocas de la historia.’

En este contexto de investigacién de la historia de la mujer y de la espiritualidad
femenina el monasterio de la Santisima Trinidad de Avingana, el primero femenino de la
orden, fundado por el propio santo fundador, Juan de Mata, y a solicitud de Constanza
de Aragdn, hermana del rey Jaime |, no dispone de una historia propia.

De ahi la importancia del proyecto emprendido por la comunidad de trinitarias de
Suesa (Cantabria), y coordinado por Maria Urquiza Arana e Isabel Gutiérrez Teja, para
aproximarnos a la realidad compleja de la vida religiosa femenina en la edad media y
presentarnos, en ese contexto, el surgimiento de la rama femenina de la orden trinitaria
y las vicisitudes de su primer monasterio.

Puede resultar extraino que el mérito de ser el monasterio fundacional de una rama
religiosa, motor de investigacion habitual en los estudios monasticos, no haya originado
en este caso abundante bibliografia.Y al no haber sido objeto de estudios monograficos
no lo vamos a encontrar citado ni en obras generales dedicadas al estudio de la mujer
medieval'® ni en las que se refieren al monacato.!" Incluso en las obras de los propios
autores trinitarios son escasas las menciones a este monasterio, considerandolo Unico
y singular.'?

La desapariciéon en 1529 sin haber contribuido a fundar otros monasterios podria
ser una de las razones de la pérdida de su memoria en el conjunto de monasterios fe-

6. VAReLA-RopRIGUEZ, E. “Aprender a leer, aprender a escribir: lectoescritura femenina (siglos xii-xv)” en DeL
VAL GonzALez Dt LA PeNa, M. (coord.), Mujer y cultura escrita. Del mito al siglo xxi, Gijén: Trea, 2005, pp. 59-74, p. 73,
enlanota 58, mencionaladiversidad de conocimientos lectoescritores entre las monjas de monasterios barceloneses.

7. Paraunexamen exhaustivo de las fuentes documentales para la historia del monacato véase Martinez Ruiz,
E. (dir.), Peso de la Iglesia: cuatro siglos de érdenes religiosas en Espaiia, Madrid: Actas, 2004, pp. 35-66.

8. Capitulo 3:“Legislacién archivistica monacal. Origen y evolucion’, en Garcia Veroe, M. L., El archivo en
los conventos de clausura femeninos de Granada. Granada: Universidad de Granada, 2005, pp. 93-163.

9. Secura Graifo, C. (ed.), Voz del silencio. I. Fuentes directas para la historia de las mujeres (siglos vii-xvi).
Madrid: Asociacion cultural Al-Mudayna, 1992 (Laya, 9).

10.  ANDERSON, B. S.; ZiNssER, J. P, Historia de las mujeres: una historia propia. Ediciéon y apéndice “Historia
de las mujeres en Espaiia”a cargo del Instituto de Investigaciones feministas. Universidad Complutense de Madrid.
Barcelona: Critica, 2007; o en el mas cercano geograficamente: VinvoLes VipaL, T., Historia de les dones a la Catalunya
medieval. Lleida: Pageés Editors, Eumo Editorial, 2005.

11.  Rwera, M., “Elmonacato femenino”en Tiempo de monasterios. Los monasterios de Cataluia en torno al
ano 1000. Barcelona: Generalitat de Catalunya, Departamento de Cultura, 2000, pp. 106-119; la autora cita todos los
monasterios femeninos fundados en los territorios catalanes desde el afio mil hasta el siglo xi, sin incluir Avingaia.

12. Talycomo se afirmaen laintroduccion de Fuentes histdricas de la orden trinitaria (s. xi-xv), seleccion y
traduccion José Luis Aurrecoechea, 0.5S.T, y Antonio Moldén, O.SS.T. Sintesis historica de Bonifacio Porres Alonso,
0.SS.T. Cérdoba: Secretariado Trinitario, 2003, en la pagina 34:“El monasterio de Avingafa fue Unico y singular...los
monasterios que surgieron en Espana a partir de 1510 no tienen relacién directa con este de Avingafna”.



meninos de la orden. Sin embargo, no lo sabemos a ciencia cierta ya que el archivo de
esta comunidad se perdio en el siglo xix, junto con el de la rama masculina, que ocup6
el monasterio desde el siglo xvi hasta la desamortizacién y exclaustracion del siglo xix.

Consideramos mas probable que las razones de la desaparicién de la memoria de
este primer monasterio de trinitarias estan relacionadas con la légica de la produccién
de los escritos.

En primer lugar, en el plano espiritual, las nuevas comunidades femeninas trinitarias,
adaptadas a la Reforma, necesitaron reformular las reglas® y el modelo del monasterio
fundador, ademas de no disponer de comunidad femenina grande en esa época, no sirve
de referencia y, por tanto, no se relacionan entre ellos."

En segundo lugar, si nos fijamos en el plano de la construccién histérica, la in-
dependencia de las ramas femenina y masculina de la orden trinitaria hace que, en
sintonia con los tiempos, quienes hacen los discursos de la historia de la orden entre
los siglos xvi al xvii sean los trinitarios, y en ellos destaquen la figura del fundador y
su relacién con el poder tanto laico como eclesiastico.

Estos historiadores y cronistas ain manejaron fondos documentales del monasterio
femenino de Avingafa pero, imbuidos de la educacién erudita de los siglos xvi al xix,
no le dieron la importancia que para nosotros tienen en el contexto actual de estudios
sobre la espiritualidad femenina y la historia de las mujeres. Por ello también, en esta
segunda consideracién sobre las formas de hacer la historia, se pierde la memoria del
primer monasterio.

En tercer lugar, desde el siglo xix hasta la actualidad, el fondo documental ge-
nerado por el monasterio de Avingaia esta perdido, no se encuentra en el edificio del
monasterio™ ni en los fondos de Clero del Archivo Histérico Nacional,' el Archivo
de la Corona de Aragén' o de otros archivos y bibliotecas que recogieron los fondos

13.  nota44 (p.34):"para estos conventos debid redactarse entonces la’Regula Sororum Ordinis Sanctissime
Trinitiatis et Redepmtione Captivorum’que aparece impresa en el precioso libro Flos observantie fratrum OSST (Toledo,
1526) 71v-88v y en Regula et Constitutiunum Fratrum OSST (Sevilla, 1573) 335-38v.." en Fuentes histdricas de la
orden trinitaria (s. xi-xv), seleccion y traduccién José Luis Aurrecoechea, O.SS.T., y Antonio Moldén, O.SS.T. Sintesis
histérica de Bonifacio Porres Alonso, O.SS.T. Cordoba: Secretariado Trinitario, 2003.

14. Aunque habra que esperara conocer la historia de lafundacion de cada monasterio de monjas trinitarias
y su evolucion para poder establecer o matizar esta primera consideracion.

15.  Que sufrio la devastacion de la politica desamortizadora del xix aunque en estos momentos se esta
recuperando gracias a la intervencién arqueoldgicainiciada en 1986 por medio de un convenio entre la Diputacion de
Lériday la Generalitat de Catalufia. Actualmente en el edificio del monasterio se encuentra el Centre d’Arqueologia
d’Avinganya, creado en 1996 por la Junta Rectora de la Fundacién Publica del Institut d’Estudis llerdencs, adscrito al
Servei d’Arqueologia de dicha fundacion, véase GonzaiLez, J. A. Xanpri, J., Centre d’Arqueologia d’Avinganya (Seros,
El Segria). Lleida: Fundacio Publica Institut d’Estudis llerdencs, 2008.

16. Dieco Ropricuez, N., “Fondos monasticos en el Archivo Histérico Nacional” en Ordenes monasticas y
archivos delalglesia (I). Actas del IX Congreso de la Asociacion de Archiveros de la Iglesia en Espaia (Oviedo, 1993).
Oviedo: Asociacion de Archiveros de la Iglesia en Espaia, 1995, pp. 49-78.

17. Torra Prez, A., “Fondos documentales monasticos en el Archivo de la Corona de Aragén”en Ordenes
monasticas y archivos de la Iglesia (1). Actas del IX Congreso de la Asociacion de Archiveros de la Iglesia en Espaia
(Oviedo, 1993). Oviedo: Asociacion de Archiveros de la Iglesia en Espaia, 1995, pp. 121-146; CoNdEe Y DELGADO DE
Motina, R.,“Fondos monasticos dispersos del Archivo de la Corona de Aragén”en Ordenes monésticas y archivos de

15



16

dispersos por la desamortizacién, como en el caso de la catedral de Lérida'® que, por
cercania, hubiera podido acoger estos documentos. De ahi que la existencia de nuestro
monasterio trinitario de Avingafa no se conozca a nivel general al carecer de un estudio
monografico propio, ni aparezca en los trabajos realizados en los ultimos afios sobre la
busqueda de fuentes para hacer la historia de la iglesia en Espafia.’

A pesar de todas estas circunstancias, a continuacién podran leer como surge y se
desarrolla la vida monastica en Avingaia en el contexto de la espiritualidad femenina
del siglo xin en la Corona de Aragon.

El mérito del proyecto de la comunidad del monasterio de Suesa es haber situado
en la memoria de la espiritualidad femenina medieval y mas alla del interés propio de
su entorno geografico, la existencia de esta comunidad trinitaria.

Podemos destacar también en la presente investigacion el trabajo sistematico de
seguir la pista de todos los documentos citados por los cronistas trinitarios, examinando
los propios documentos originales, su extracto o las copias de los historiadores trinitarios
con el fin de comprobar el alcance de las copias y sus localizaciones actuales.

Junto con este examen documental, han procedido a estudiar todas las publicaciones
sobre monasterios femeninos del entorno de Avingaia (Santa Maria de Vallbona, Santa
Maria de Sijena, los monasterios de San Hilario y de Santa Isabel en la ciudad de Lérida,
Santa Maria de Alguaire y el monasterio de San Pedro de Lérida) para poder comprender
la posicion del monasterio trinitario en el contexto de los otros monasterios femeninos
que surgeny se desarrollan a la par, y de ese modo explicar la vida monastica femenina.

Peroademas, y no contando con los fondos documentales originales del monasterio,
al contrario de otros estudios monasticos tanto de la Corona de Aragén® como de otros
reinos hispanos medievales,”' las autoras han dedicado gran parte de su esfuerzo a la
busqueda de documentos de Avingaia en los archivos de los reyes de Aragén (gracias
a los documentos copiados en los registros de la Cancilleria Real) y en los archivos de
la familia Moncada, patronos de Avingaia desde su fundacion (actualmente, y por los
entronques familiares, propiedad de la casa de Medinaceliy conservados en sus archivos),

lalglesia (I). Actas del IX Congreso de la Asociacién de Archiveros de la Iglesia en Espana (Oviedo, 1993). Oviedo:

Asociacion de Archiveros de la Iglesia en Espana, 1995, pp. 147-156.

18.  BasenEsparoL, M., “Fondos monésticos en el archivo capitular de Lérida”en Ordenes monasticas y archivos
delalglesia (I). Actas del IX Congreso de la Asociacién de Archiveros de la Iglesia en Espafia (Oviedo, 1993). Oviedo:
Asociacion de Archiveros de la Iglesia en Espaia, 1995, pp. 211-226.

19. Ordenes monésticasy archivos delalglesia (). Actas del IX Congreso de la Asociacion de Archiveros de la
Iglesia en Espafia (Oviedo, 1993). Oviedo: Asociacion de Archiveros de la Iglesia en Espafia, 1995.

20. Véase la bibliografia citada en las notas del estudio.

21. Tantolosdeépocamedieval comolosde épocamoderna, que han propiciado estudios presentadosenlas
diversas convocatorias de las Jornadas sobre elmonacato femenino en Espana, Portugal y América. Destacaremos entre
ellos porlariqueza delasfuentes manejadas dos trabajos, uno sobre fuentes documentalesy otro sobre fuenteslibrarias
pertenecientes a monasterios leoneses, fuentes documentales: DomiNGUEZ SANCHEZ, S.,“El monasterio de laVega: De los
origenes altomedievales a la edad moderna” en ViForcos MariNAs, M.2 |. y CamPOs SANCHEZ-Borpona, M.2 D. (coords.),
Fundadores,fundacionesyespaciosdevidaconventual:nuevasaportacionesalmonacatofemenino,Ledn:Universidadde
Ledn, 2005, pp. 17-50; fuentes librarias: SuArez GonzALEez, A., “Libros de coro en monasterios femeninos cistercienses
de Ledn (ss. xvi-xvin): Una imagen desde multiples espejos”, ibidem, pp. 371-424.



con el fin de disponer de ese primer y basico punto de partida de toda investigacion
historica que es la coleccién documental propia originada o recibida por una institucién
alo largo de su existencia.?? De ahi la importancia de la coleccién documental elaborada
en este trabajo, referencia obligada para nuevos estudios sobre Avingafa y sobre las
religiosas trinitarias en la época medieval.

Esta busqueda constante de los testimonios documentales para ampliar las citas
escuetas sobre Avingana que aparece en los libros especializados no ha apartado a
las autoras del trabajo de su objetivo principal, que es la difusién de la existencia de
Avingafia como monasterio inicial de la rama femenina de la Trinidad y la memoria
de sus antecesoras, por ello es de agradecer la facilidad con que se lee el estudio del
monasterio basado en el analisis pormenorizado de documentos, en gran parte inéditos,
que nos dan a conocer los nombres y las situaciones de la vida de las monjas trinitarias
de Avingana y de la sociedad en la que vivieron.

Podra parecernos su existencia demasiado conflictiva pero el hecho es que en este
momento solo disponemos de los registros documentales de otras instituciones donde el
monasterio acudié para resolver dichos conflictos.

En este caso también debemos aplicar la l6gica de la escritura y por ella sabemos
que la vida cotidiana del monasterio, menos conflictiva y més acorde con la practica
monastica habitual, gener otros documentos: para su gobierno (reglas y constituciones),
para dejar constancia de las monjas que ingresaban y lo organizaban (libros de pro-
fesiones, elecciones a cargos...) y también para guardar memoria de la administracion
del monasterio (libros de cuentas, recibos...), que se conservarian en su archivo, hoy
perdido, donde podriamos encontrar también los documentos especificos de su fundacion
(privilegios reales y sefioriales) y los privilegios otorgados con posterioridad por los reyes
de Aragén y los pontifices.

En definitiva, el estudio y la coleccién documental nos muestran la vida de la
comunidad trinitaria femenina de Avingafa y suscitan nuestro interés por profundizar
en los aspectos particulares de la comunidad religiosa trinitaria.

No quisiera dejar de expresar en este prélogo mi agradecimiento ala Comunidad de
Suesa por haberme hecho participe de su proyecto; el haber podido volver a encontrarme
los lugares, personajes y documentos de mis primeras investigaciones diplomaticas ha
sido un gran regalo inesperado.

Ha sido emocionante ver aparecer, perfilarse y asentarse a personas fundamen-
tales del monasterio de Avingana a través de las suscripciones que materializan con
sus propias manos y de cémo van resolviendo los conflictos a lo largo de la existencia

22. Elhechode que actualmente no dispongamos del archivo original hace indispensable la localizacion
de fuentes documentales en los registros de las grandes cancillerias a ejemplo de los realizados por Regina Sainz de
la Maza Lasloli para Sijena, emprendidos desde el convencimiento de que“La localizacién de fuentes documentales
dispersasy su publicacién constituye el primer paso de todo proceso de investigacion histérica”en la introduccion del
primer volumen, p. IX: SaiNz DE LA MAza LasoLy, R., El monasterio de Sijena: Catdlogo de documentos en el archivo de
la Corona de Aragén. I. (1208-1348). Barcelona: CSIC. Institucié Mila i Fontanals, 1994; II. (1348-1451). Barcelona:
CSIC. Institucié Mila i Fontanals, 1998.

17



18

del monasterio. Por otra parte, revisar la bibliografia sobre historia de la mujer y el
monacato femenino, como exigencia de esta investigacién, ha sido otro regalo afadido
a esta empresa que, como toda investigacion histérica, siempre es un punto de partida
hacia nuevas investigaciones.

Virginia M2 Cunar Ciscar
Universidad de Cantabria

Santander y Suesa, junio de 2011



PARTE |
MONJAS TRINITARIAS DE AVINGANA



INTRODUCCION

iBendita y alabada sea la Santisima Trinidad!

En el nombre de la Santa e individua Trinidad comenzamos este trabajo sobre el
monacato femenino trinitario en sus origenes. Hablar del origen de las monjas trinitarias
es hablar del monasterio de Avingafa. Este monasterio es el lugar donde se concibio
una nueva forma de vida para la orden trinitaria, una nueva posibilidad para nuestro
carisma particular. En él se encuentran las raices de las monjas trinitarias, actualmente
extendidas por tres continentes.

Avinganfa se ha considerado el
Unico monasterio de monjas en los
primeros tres siglos de vida de la
orden trinitaria (siglos xi-xv). Si bien
es cierto que no podemos afirmar con
rotundidad esta peculiaridad puesto
que existe una bula papal, del siglo xv,
dirigida a unamonjadel monasteriode
la orden trinitaria situado intramuros
de la ciudad de Valladolid.! Fuera de
este dato, en toda la orden trinitaria,
extendida por diversos reinos de Euro-
pay Asia, no se funda otro monasterio
de monjas hasta el siglo xwi.

Suinterés aumenta si considera-
mos que su fundacién, como monas-
terio femenino, se da también en el
contexto de la fundacién de la orden,
tan sélo veintitrés anos después de la
muerte del fundador, Juan de Mata.
La impulsora de esta novedad para
la orden no es otra que Constanza de
Aragon, hija bastarda del rey Pedro I
de Aragoén (1196-1213).

Representacion medieval de la Santa Trinidad.

1. AHN, Clero, carpeta 3520, pergamino n° 9 (18-XII-1432). Aunque es el tinico documento conocido acerca
de la existencia de este monasterio (1432), sin duda nos abre un campo de investigacion interesante.

21



22

Pero esta casa, ademas, esta marcada por ser la primera casa trinitaria de la orden
trinitaria en la Peninsula Ibérica, instituida en persona por el fundador de la orden, el
provenzal Juan de Mata, con la implicacion directa de los reyes de Aragén. Nos remi-
timos con estos datos a la época medieval, comienzos del siglo xii, en la didcesis de
Lérida. Las caracteristicas especiales de su fundacion, el hecho de que haya pertenecido
también a los frailes trinitarios, han facilitado su estudio de manera mas exhaustiva.

Hemos procurado realizar un estudio amplio sobre el entorno de Avingania, el con-
texto histdrico de la Lérida medieval, la vida en otros monasterios femeninos cercanos,
los comienzos de la propia orden trinitaria y asi poder aproximarnos a nuestro monas-
terio con una idea mas rica de una época apasionante y bien fértil para nuestra orden.



APROXIMACION HISTORICA

Oh Dios que te alaben los pueblos,
que todos los pueblos te alaben.
(Sal. 66, 4)

Para aproximarnos a la fundacién de la orden trinitaria y a la casa de Avingafa
hemos de acercarnos a una época de la historia esencialmente distinta de la nuestra en
cuanto a la concepcion del tiempo, de la persona, de la sociedad, de la trascendencia.!
En definitiva, hemos de despojarnos de nuestros conocimientos modernos acerca de
la medicina, la psicologia humana, la astronomia o la religion y llegar a otra época,
teocéntrica esta, en la que Dios es el centro de la sociedad y la Iglesia el vehiculo
para comunicarse o relacionarse con El, cuando los conceptos de la trascendencia, de
la muerte o de la vida estdn marcados
por una idea de Dios mas distante de
la que hoy vivimos quienes nos acer-
camos a El.

Europa no es Europa, sino la
Cristiandad, lo cual nos da idea de
la raiz tan profunda que tiene la fe
cristiana. Un cristianismo aun no di-
vidido dentro de occidente, aunque si
ya respecto a oriente. Como decimos,
la Iglesia esta en el centro de la or-
ganizacion sociopolitica y el Papa es
una pieza fundamental en este puzle
social. Con Inocencio Il (1198-1216)
llega a su culmen el poderio del pa-

VAAAVAANVAZAYAINA

NS NN

pado aseverando que la Iglesia tiene %5
plena potestad sobre la Cristiandad. HFLE
. . . RIS
s FRZZ R RIS
Se autodenomina Vicario de Cristo "',;.;,;";3“?“
. 20250.0%% >
con lo que a su persona le incumben e2 St J

los temas terrenales y espirituales. El Vision medieval del infierno.

1. Realizaremos unadescripcidon aproximativa de esta época pues no es el objeto de este trabajo el desarrollo
pormenorizado.Sinembargorecomendamoslaconsultadeloslibros propuestosenesteapartadoquedaranalapersona
interesadaunavision mas profundadeltema.Dadoquenuestrotrabajo se centraenelmonasteriode Avingaia, provincia
de Lérida, procuraremos utilizar mas bibliografia sobre la Corona de Aragén y Cataluiia para evitar dispersarnos en la
amplia oferta bibliogréfica que tenemos hoy dia con respecto a la Edad Media europea en general.

23



24

ha de velar por la salvacién de las almas, empresa esta mucho mas importante que la
salvacion del cuerpo, segun la concepcién medieval de la vida, la muerte y el juicio final,
al que todas las almas son sometidas sin excepcién. Ser condenado al infierno supone
que el alma nunca tenga descanso y permanecer postrado en el tormento eternamente.
Podemos imaginar la importancia que tiene para los hombres y mujeres del medievo
las oraciones por su alma, recibir el perdén de sus pecados, las indulgencias y demas
medios para evitar el castigo eterno.? La expansion territorial del Islam supone una grave
amenaza para la cristiandad, lo que deriva en un rosario de guerras y enfrentamientos
entre cristianos y musulmanes que tanto en tierra santa, llevandose a cabo las Cruzadas,
como en la Peninsula Ibérica, con la Reconquista, produce enfrentamientos constantes
de unos contra otros.

En este contexto y desde este punto de vista podemos aproximarnos a las diferentes
ordenes religiosas que existen en este periodo. Entre ellas, las 6rdenes militares tendran
un importante protagonismo en la vida sociopolitica en una época en la que la lucha
contra el Islam es considerada como una empresa sagrada, vehiculo para la salvacion
de las almas,’ y, por tanto, apoyada y alentada por la sociedad medieval. La orden del
Temple, la orden de San Juan de Jerusalén, como las demas 6rdenes de este tipo se
fundamentan en la conjuncién de pertenecer, por un lado, a la milicia de Cristo y ser
defensoras de los enemigos de la Cruz,*y por otro, la de llevar a cabo una vida mondstica
de oracién y penitencia, culmen de la espiritualidad de la época. Ademds se ocupaban
de atender a peregrinos y enfermos en los hospitales anejos a sus casas. Todas ellas
siguen el modelo de la regla de San Agustin.* Como ejemplo plastico nos encontramos
con la conquista de la ciudad isldmica de Lérida que tuvo lugar en el afio 1149 por los
caballeros cristianos, Ramén Berenguer IV, conde de Barcelona, Ermengol VI, conde de
Urgel, y los caballeros de la orden del Temple, que se dedicaron a organizar el territorio
y defenderlo de nuevos ataques.®

En la Iglesia existen ademas otras formas de vida religiosa en este periodo como
es la vida monastica propiamente dicha, cuyo origen se remonta a los inicios del cris-

2. Estosaspectosseexpresanentodoslosactospersonalesysocialescomovemosenlasamenazadoraspalabras
con que se expresa dofia Sancha, hija de Rodrigo, ante cualquier persona que ose quebrantar la venta que realiza a
los trinitarios en marzo de 1211.“Sialguno de los mios o de los otros quisiera quebrantar esta venta y esta escritura,
tenga ante todo laira de Dios vivo y de todos los santos; y sea maldito y excomulgado y condenado en el infierno con
Judas, que entrego6 al Sefior, y su alma nunca tenga descanso; esté en el infierno siempre, sin fin, como Datan y Abirén
permanezca postrado en el tormento...” (AURRECOECHEA, J. L.-MoLDON, A., Fuentes historicas de la Orden Trinitaria (s.
xi-xv), Cordoba: Secretariado Trinitario, 2003, p. 97).

3. FernANDEZ Conpg, F. J., La religiosidad medieval en Espana: Plena Edad Media (ss. xi-xi). Gijon: Ed. Trea,
2005, pp. 107 y ss.

4. Asi son denominados los musulmanes, cuyo distintivo es la media luna.

5. Agustin de Hipona (354-430) escribié una regla de vida para los hermanos de la comunidad de Tagaste,
Africa. Suinfluencia serd enorme en occidente, muchas 6rdenes religiosas se regiran por ella, como los dominicos o
los agustinos. Esta influencia aumentard a partir del IV Concilio de Letran (1215-1216) que prohibe la fundacion de
nuevas 6rdenesy se senalala obligacién de acogerse a unaregla oinstitucion ya aprobada para fundar una nueva casa
religiosa. La regla de San Agustin serd una de ellas.

6. Arrels cristianes. Preséncia i significacio del Cristianisme en la historia i la societat de Lleida, vol. Il Lleida:
Pageés editors-Bisbat de Lleida. 2008, p. 23.



tianismo aunque en occidente el monacato esta estrechamente identificado con san
Benito, cuya regla de vida fue escrita en el siglo vi. A partir de entonces hay diversas
reformas, siempre con la intencion de volver a las raices de las indicaciones del santo.
Incluso se ha denominado como era monastica’ al periodo de la historia que va de san
Benito de Nursia?® (siglo vi) a san Bernardo de Claraval® (siglo xi) por la gran influencia
que tuvo la vida monastica en sectores acreditados de la sociedad que querian vivir
conforme a ese modelo. Los monjes tienen practicamente el monopolio del estudio y la
doctrina espiritual. La obediencia al abad, la humildad, la fuga mundi aspirando a los
bienes del cielo, la oracién liturgica, la lectio divina y el trabajo manual en el ambito
del monasterio definen este peculiar estilo de vida. Para completar este cuadro de vida
religiosa medieval hemos de detenernos en los canénigos regulares. También de tradicion
muy antigua, los canénigos regulares son clérigos de las iglesias episcopales que llevan
una vida comun, junto con el obispo, bajo una regla o canon, de donde reciben también
el nombre de clérigos canoénicos.'® Mientras que los monjes se dedican a la busqueda de
Dios, en la soledad y silencio de sus cenobios poniendo en préctica el alejamiento del
mundo, los candnigos regulares se retinen en una forma de vida para tutelar y santificar
su propio sacerdocio en el cumplimiento de sus funciones sacerdotales en el mundo.
Estas 6rdenes se guian segun la regla de San Agustin. Entre estos clérigos canonicos y
desde la influencia que tendrd en el proyecto trinitario destacamos la orden de los victo-
rinos, cuyo origen estd en la abadia de San Victor de Paris, que es centro de referencia
cultural en la Europa del siglo xi.. Fue fundada en 1110 por Guillermo de Champeaux,
profesor de las escuelas catedralicias de Notre Dame, célebre por la austeridad de su
regla y el valor de la ensefianza teoldgica."

En cuanto al aspecto sociopolitico, los paises no existen segun nuestra concep-
Cioén actual, ni se imaginan aun términos como democracia, republica o comunismo. El
sistema feudal marca la situacion social, lo cual dibuja una estructura piramidal con
pocos individuos en la cuspide y la mayoria de los individuos en la base, en lo que
hoy denominariamos pobreza, o miseria. Es una sociedad fuertemente marcada por la
jerarquia: los reyes y el papa, seguidos de altos cargos eclesiasticos y la alta nobleza.
Por debajo de ellos se encuentra la nobleza media baja y, finalmente, los campesinos.

7. SANcHEz Herrero, J., Historia de la Iglesia IIl: Edad Media. Madrid: BAC, 2005, p. 79.

8. Benitode Nursia (490-547), nacido en la actual Italia, es considerado el padre del monacato en occidente.
Fundala orden benedictina, y a través de la regla de vida que escribié ensefia a los monjes a vivir una vida sencilla,
vertebrada por la oracién y armonizada por el trabajo para llevarles a la relacion personal e intima con Dios. En este
texto se encuentralafamosa frase“ora et labora”que tal vez resume el ideal benedictino del trabajo y la oracién como
motorde unavidasanta.Atravésdelossiglos estaregladelos monasteriosinspirara unimportante numero de reformas
o de nuevas érdenes ansiosas de vivir con radicalidad la espiritualidad benedictina.

9. Bernardode Claraval (1090-1153) es un monje perteneciente a la orden del Cister, orden fundada en 1098
conelideal devolveralaesencia delaregla benedictina. San Bernardo, que impulsa la expansién de la orden de forma
determinante, es una persona de gran influencia en la vida politica y religiosa de su tiempo. Sin ser el fundador de su
orden se le considera el maestro espiritual de la misma.

10. Anci, E., Diccionario de Espiritualidad. Tomo I. Barcelona: Herder, 1987, pp. 295-296.

11. Historia de la Iglesia Il: Edad Media..., pp. 253-254.

25



