
5

Índice

INTRODUCCIÓN................................................................................................................................. 	 9

Parte primera
pluralidad de modelos psicoterapéuticos  

con abordaje corporal

caPítulo primero: cuestiones preliminares........................................................... 	 15
1.	A claraciones sobre las distintas concepciones del cuerpo........................................... 	 15
2. 	A  qué llamaremos “psicoterapias corporales”, “Métodos psicocorporales” e “inter-
	 venciones corporales” ............................................................................................................... 	 16
	 2.1.	 Criterios utilizados al hablar de “psicoterapias corporales”................................ 	 16
	 2.2. 	 Criterios utilizados para hablar de “métodos psicocorporales” e “intervencio-
			   nes corporales”................................................................................................................... 	 26

Capítulo segundo: antecedentes de las ac tuales psico-
terapias corporales................................................................................................................ 	 35
1. 	A ntecedentes remotos............................................................................................................... 	 35
2. 	E volución reciente de las psicoterapias corporales occidentales............................... 	 39
	 2.1. 	 Los primeros pasos........................................................................................................... 	 39
	 2.2. 	 El movimiento corporeísta............................................................................................. 	 41
	 2.3. 	E tapas de la evolución..................................................................................................... 	 50

Capítulo tercero: situación actual............................................................................ 	 73
1. 	L a multiplicación de psicoterapias y métodos psicocorporales ................................ 	 73
	 1.1.	C aracterísticas ideológicas del movimiento corporeísta.................................... 	 75
2. 	R elación de modelos y métodos psicocorporales presentes en la actualidad...... 	 83
3. 	C lasificación de los diferentes modelos y métodos de psicoterapias corporales.	 109
	 3.1.	 Clasificación de Barry Green.......................................................................................... 	 109
	 3.2. 	 Clasificación de Jack Painter y Michel Bélair............................................................ 	 110
	 3.3. 	C lasificaciones de Richard Meyer ............................................................................... 	 112
	 3.4. 	 Clasificación de Geneviève Liénard............................................................................ 	 120
	 3.5. 	P ropuesta de una clasificación desde nuestro modelo de Psicoterapia Inte-
			   gradora Humanista........................................................................................................... 	 127

capítulo cuarto: DISTINTOS MODOS DE ENFOCAR EL CUERPO en el
PROCESO PSICOTERAPÉUTICO. SUS VENTAJAS E INCONVEnientes.............................	 131



6

1. 	El cuerpo como materia viva: la mirada experta......................................................... 	 132
	 1.1. 	 Sentido de este enfoque................................................................................................. 	 132
	 1.2. 	 El cambio psicoterapéutico desde este enfoque................................................... 	 133
	 1.3. 	 Reflexión crítica.................................................................................................................. 	 135
2. 	E l cuerpo como dinamismo energético: la mirada pragmática.................................. 	 139
	 2.1. Sentido de este enfoque................................................................................................... 	 139
	 2.2. El cambio psicoterapéutico desde este enfoque..................................................... 	 141
	 2.3. Reflexión crítica.................................................................................................................... 	 145
3.	E l cuerpo como memoria emocional: la mirada empática........................................... 	 147
	 3.1. 	S entido de este enfoque................................................................................................. 	 147
	 3.2. 	 El cambio psicoterapéutico desde este enfoque................................................... 	 149
	 3.3. 	 Reflexión crítica.................................................................................................................. 	 157
4. 	E l cuerpo como encuentro: la mirada cordial.................................................................... 	 161
	 4.1. Sentido de este enfoque................................................................................................... 	 161
	 4.2. El cambio psicoterapéutico desde este enfoque..................................................... 	 164
	 4.3. Reflexión crítica.................................................................................................................... 	 166
5. 	E l cuerpo como lenguaje: la mirada comprensiva........................................................... 	 170
	 5.1. 	S entido de este enfoque................................................................................................. 	 170
	 5.2. 	 El cambio psicoterapéutico desde este enfoque................................................... 	 175
	 5.3. 	R eflexión crítica.................................................................................................................. 	 182
6.	E l cuerpo como sabiduría: la mirada intuitiva................................................................... 	 185
	 6.1.	 Sentido de este enfoque................................................................................................. 	 185
	 6.2. 	 El cambio psicoterapéutico desde este enfoque................................................... 	 188
	 6.3. 	 Reflexión crítica.................................................................................................................. 	 199
7.	E l cuerpo como lugar de transcendencia: la mirada al trasluz.................................... 	 201
	 7.1.	 Sentido de este enfoque................................................................................................. 	 201
	 7.2. 	E l cambio psicoterapéutico desde este enfoque................................................... 	 205
	 7.3. 	 Reflexión crítica.................................................................................................................. 	 212

parte segunda
una modalidad de integración de la dimensión 

corporal

capítulo quinto: LA INTEGRACIÓN DEL CUERPO EN EL PRO-
CESO PSICOTERAPÉUTICO............................................................................................................ 	 219
1. 	L a tendencia integradora en psicoterapia.......................................................................... 	 219
	 1.1. 	 El movimiento integrador.............................................................................................. 	 219
	 1.2. 	 Las dificultades de la integración ............................................................................... 	 227
	 1.3. 	E l movimiento integrador en relación con las psicoterapias y metodologías
 			   corporales. Distintas prácticas de integración: aportaciones de James I. Kepner		 239
2. 	L a integración de la dimensión corporal a partir de un modelo procesual en la
	 psicoterapia integradora humanista..................................................................................... 	 241
	 2.1. 	E l modelo de la Psicoterapia Integradora Humanista.......................................... 	 241
	 2.2. 	M omentos significativos del ciclo del fluir vital y sus bloqueos, dispersiones 
			   y distorsiones...................................................................................................................... 	 255



7

	 2.3. 	 Principios, metodología y criterios de elección del tipo de intervención cor-
			   poral en los diferentes problemas .............................................................................. 	 258

CONCLUSIONES................................................................................................................................. 	 295
A) 	Conclusiones respecto a la parte primera.......................................................................... 	 295
B) 	Conclusiones respecto a la parte segunda......................................................................... 	 299

Índice de Tablas............................................................................................................................. 	 303

índice de figuras........................................................................................................................ 	 305

referencias bibliográficas.................................................................................................. 	 307



9

Para la realización de este libro, que recoge parcialmente mi tesis doctoral, 
debo un agradecimiento especial al doctor Manuel Marroquín, director de 
la misma y a la sazón decano de la Facultad de Psicología de Deusto. Su 
confianza en mí y su cercanía, apoyo y coherencia me permitieron disfrutar 
de su saber y su humanidad durante la elaboración de este trabajo.

También debo un agradecimiento especial a los protagonistas de las sesiones 
psicoterapéuticas descritas, que me dieron su permiso para poder hacer uso de 
ellas en este trabajo. La solidaridad que su actitud comporta me llena de alegría 
y me estimula a seguir investigando “en equipo” con ellos, esperando que nuestro 
trabajo conjunto pueda repercutir en el bienestar de otras personas.

Y, sobre todo, ha sido indispensable y esencial la ayuda incondicional, 
constante, solícita y sabia de mi compañero en la dirección del Instituto 
Erich Fromm de Psicoterapia Integradora Humanista, Ramón Rosal. A él le 
debo un agradecimiento muy especial, pues sin él no hubiera sido ni siquie-
ra concebido este libro, respecto al que ha realizado múltiples tareas como 
supervisor, inspirador, acicate, bibliotecario, cicerone, censor y cualquier otra 
que pueda imaginarse. Él ha sido el instigador no sólo de esta obra, sino del 
hecho mismo de mi dedicación a la psicología y la investigación. Y desde 
hace ya muchos años, él es el Virgilio que me guía por los cielos, infiernos, 
y —las más de las veces— purgatorios del mundo de la psicoterapia.

Ana Gimeno-Bayón

Agradecimientos



11

El presente trabajo tiene como objetivo la presentación de una forma 
concreta en que, en el campo de la psicología clínica, se pueden utilizar in-
tervenciones corporales como instrumentos de cambio terapéutico.

Se enmarcan dicho tipo de intervenciones en un modelo integrador de 
orientación psicológico-humanista, creado por la propia autora (junto con 
Ramón Rosal) y que lleva aplicándose durante años en el Instituto Erich 
Fromm de Psicoterapia Integradora Humanista que ambos autores dirigen en 
Barcelona, así como también en la práctica psicoterapéutica de los diferentes 
profesionales formados en dicho Instituto a través de las sucesivas promociones 
de cursos de postgrado para licenciados en Psicología.

En este escrito se intentará realizar también una reflexión crítica sobre el 
tratamiento de la dimensión corporal en el proceso psicoterapéutico y plantear 
modos concretos de integrar ese aspecto en una psicoterapia no limitada o 
centrada (exclusiva o preferentemente) en lo corporal, pero sí teniéndolo en 
cuenta como subsistema ineludible presente y actuante en dicho proceso. La 
reflexión se hace desde el contexto de una realidad social en la que —en 
el ámbito en que se mueve la autora— con demasiada frecuencia aparecen 
posiciones en las que: o bien se rechazan de plano las intervenciones sobre 
el nivel corporal en la psicoterapia, o bien se reducen las intervenciones di-
rigidas al cambio terapéutico casi a ese nivel en exclusiva (ya sea desde un 
único modelo o, por el contrario, desde múltiples modelos aplicados en forma 
yuxtapuesta y aleatoria, sin un criterio del porqué de las elecciones concretas). 
La intención del trabajo es la de contribuir a clarificar cómo las diferentes 
aportaciones realizadas desde distintos enfoques teóricos y prácticos pueden 
—y hasta qué punto— ser armonizadas en una forma integrada, no caótica, 
y ordenarse, junto con otro tipo de intervenciones, a generar, potenciar y 
consolidar el logro del proceso terapéutico.

El tema central consistirá en presentar un modelo (más bien un metamo-
delo del que la autora es cocreadora) de criterios de integración de modelos, 
métodos e intervenciones psicocorporales que permitan, en forma organizada, 
aprovechar eclécticamente (con un eclecticismo práxico, que no teórico) los 
múltiples recursos que están ya dándose entre nosotros. Dando por sentado 
que la prevención y las críticas justificadas que se pueden dirigir a las psico-
terapias corporales no son excusa suficiente, sin embargo, para la ignorancia, 

INTRODUCCIÓN



12

el desinterés y el rechazo global o total de las mismas. Es probable que esa 
posición pudiera conllevar la ignorancia o rechazo de elementos eficaces a la 
hora de enfrentarse en la práctica clínica con determinados problemas. En un 
marco social en el que una multitud de modelos de psicoterapias corporales 
y de técnicas de intervención corporal concretas se ofrecen como medios 
para el cambio psicoterapéutico y en el que una gran cantidad de personas 
reconocen estar siendo ayudadas en sus conflictos psicológicos por este tipo 
de abordajes (y en el que ya desde hace varias décadas no faltan los congre-
sos y jornadas de ámbito internacional que reúnen la reflexión de un buen 
número de psicólogos, psiquiatras y expertos en técnicas psicocorporales), no 
parece superfluo preguntarse por los fundamentos, criterios, metodología y 
resultados del trabajo psicoterapéutico.

Este trabajo recoge parcialmente la tesis doctoral de la autora, dejando 
fuera del mismo algunas cuestiones eruditas que no interesarán al lector y 
dos investigaciones empíricas que muestran la eficacia de las intervenciones 
corporales en psicoterapia. La estructura del trabajo se halla ordenada en la 
forma y por las razones que a continuación se detallan:

De las dos partes en que se halla dividido, la Parte Primera pretende 
ofrecer una visión panorámica del enfoque de la dimensión corporal en el 
proceso psicoterapéutico, tal como se está presentando en la actualidad, dentro 
de nuestro ámbito.

En primer lugar, y como cuestiones preliminares, el Capítulo 1 introduce 
aclaraciones que permitan comprender el sentido preciso de algunos térmi-
nos que luego se van a manejar. Así se apunta en él, a modo de pequeño 
recordatorio y dado que la atención de nuestro estudio se va a centrar en 
torno al cuerpo, que la concepción de lo que entendemos por tal ni es uni-
forme, desde el punto de vista filosófico y antropológico, ni está cerrada en 
la actualidad. A continuación se plantea el problema de la discriminación y 
delimitación de lo que se entiende por “psicoterapias corporales”, “métodos 
psicocorporales” e “intervenciones corporales” en la psicoterapia.

En el Capítulo 2 se mencionan los antecedentes remotos del tratamiento 
del cuerpo en la psicoterapia, describiendo de manera más detallada los más 
próximos, cuya mención hará más comprensible el enraizamiento cultural de 
los abordajes a que más adelante se hará referencia.

El Capítulo 3 estudia la situación actual del tratamiento de lo corporal 
en psicoterapia, tal como se está concibiendo y practicando actualmente en 
nuestro contexto histórico y geográfico, dejando de lado lo que sería una 
pretensión abarcativa más allá de dichos límites, destacando el fenómeno de 
la proliferación de modelos y estrategias, con una relación de los mismos y 
los intentos de clasificación realizados. 

El Capítulo 4 ofrece una exposición de siete diferentes tipos de enfoque, 
no tanto por modelos psicoterapéuticos, sino por el distinto énfasis que se 
pone en relación con alguna de las múltiples significaciones del trabajo cor-
poral. Brevemente se apunta la descripción de un modelo correspondiente a 
cada enfoque y los fundamentos que alegan para justificar la capacidad de 
cambio terapéutico a partir del cuerpo. Se destacan de cada uno de ellos sus 



13

ventajas, a la vez que las dificultades que plantean, y también la reflexión 
crítica sobre los posibles riesgos que tal enfoque acarrea en la práctica ha-
bitual. La consideración de estilos tan variados de abordar el cuerpo en la 
sesión terapéutica tiene como finalidad resaltar cómo ese acertijo al que 
llamamos “cuerpo” es un territorio a explorar en el que no están ausentes 
ni la opacidad, ni el misterio, ni la ambigüedad, y que, cuando es mirado 
con interés e inteligencia, puede convertirse en un campo que transparenta 
coherencia y en el que asoman, accesibles e insinuantes, los múltiples tesoros 
terapéuticos allí enterrados.

La Parte Segunda, constituida por el Capítulo 5, corresponde a la pro-
puesta que trata el tema central de la tesis, sobre la posibilidad de integración 
de la dimensión corporal en una psicoterapia que, aún cuando aquí aparece 
referida al modelo de Psicoterapia Integradora Humanista, puede servir de 
sugerencia e inspirar tipos de integración en otros modelos diferentes.

Comienza el capítulo en el que —dado que el modelo desde el que se 
realiza el trabajo se concibe desde una perspectiva integradora— se dan algunas 
pinceladas sobre el movimiento integrador en psicoterapia, a modo de marco 
de referencia actitudinal dentro del cual se desarrolla aquél. No se pretende en 
este subapartado una descripción exhaustiva ni una reflexión profunda acer-
ca de ese movimiento, pues ello precisaría de toda una tesis exclusivamente 
dedicada a estudiar los diferentes intentos realizados y los problemas que la 
integración plantea, que vienen meramente esbozados. Es más un constatar 
la presencia de un movimiento integrador en la psicoterapia actual, y dar 
cuenta de la opción elegida, situándola mínimamente en el mapa de los di-
ferentes tipos de integración que se están dando, tanto en el plano teórico  
como en el de la práctica psicoterapéutica cotidiana, aspecto que breve, pero 
sugerentemente, contempla Kepner (1987/1992).

El apartado segundo de este capítulo resume el modelo (o metamodelo) 
de integración que hemos dado en llamar sus autores “Psicoterapia Integradora 
Humanista”. La explicación tiene como finalidad no tanto la justificación del 
modelo en sí —no es el objeto de este trabajo— cuanto plantear el subs-
trato en el que se apoyan las intervenciones corporales que constituyen su 
objeto. Por ello se describirá tan sólo en tanto en cuanto sea necesario para 
el objetivo citado.

Acaba dicha descripción con un apartado (el apartado tercero) que está 
destinado a explicitar, con ejemplos extraídos de la práctica clínica, la aplica-
ción de lo expuesto en el apartado anterior que, junto con éste, constituyen 
la parte más creativa del presente estudio. Por razones de extensión, se ha 
elegido tan sólo un ejemplo correspondiente a cada una de las fases del 
fluir vital, consistentes en poco más que la transcripción de las sesiones de 
psicoterapia en que dichas intervenciones se dieron.

Figuran a continuación las Conclusiones, que resumen los puntos más 
relevantes en relación con el conjunto del trabajo. 



Parte primera
pluralidad de modelos psicoterapéuticos 

con abordaje corporal

Cada vez que afirmo que una cosa existe doy por sobreentendido que considero dicha cosa 
como vinculada a mi cuerpo, como susceptible de entrar en contacto con él, aunque sea del 
modo más indirecto. Pero hay que tener en cuenta que esta prioridad que atribuyo a mi cuerpo 
se debe a que éste me ha sido dado de modo no exclusivamente objetivo, o sea, al hecho de 
que es mi cuerpo. El carácter misterioso e íntimo a la vez de esta vinculación entre mi cuerpo 
y yo (evito expresamente el término de relación) matiza en realidad todo juicio existencial.

G. Marcel



17

1. Aclaraciones sobre las distintas concepciones del cuerpo
La manera de entender la dimensión corporal a lo largo de la historia 

no ha sido siempre la misma. Ofrecemos, a continuación, una tabla sintética 
de las aportaciones históricamente más destacables en torno al cuerpo, no 
tanto con la intención de sintetizar un tratado de filosofía del cuerpo cuanto 
de pergeñar algunos trazos que nos hagan comprender mejor la variedad del 
trasfondo antropológico (o mejor dicho, los trasfondos, puesto que no podemos 
hablar de uno solo) de los abordajes corporales en psicoterapia.

Tabla 1. Concepciones del cuerpo históricamente relevantes

Corriente Tesis principal sobre el cuerpo

Vedas Dos mundos: a) mundo de la realidad y b) mundo de la apariencia. Lo espiritual es 
la única realidad. El cuerpo es apariencia, engaño.

Presocráticos
El cuerpo es un universo en miniatura, compuesto de dos materias: la más sutil (psyché) 
mueve a la otra (soma). La enfermedad y la muerte se dan al separarse las dos 
materias (Hipócrates).

Platón

En principio, el cuerpo es sepulcro del alma, llamado a disolverse en el cosmos, y 
representa lo impuro, inferior y mortal (Fedón). Después admite algunos placeres 
no inferiores en los que se necesita la mediación de un cuerpo que exige una purificación 
(Filebo).

Aristóteles
El cuerpo es compuesto unitario de materia y forma. El alma es la causa formal del 
mismo, inseparable de él y la causa final determina cómo es. Existe en el cuerpo 
un aspecto divino inmortal que se separa de él.

Galeno
El cuerpo es toda la realidad del ser humano, manifestación sagrada de la physis universal 
que adecua sus partes a las funciones a cumplir. No hay nada inmortal y el alma es 
la esencia de la mezcla humoral.

Biblia
La persona se percibe como ser unitario y concreto, no hay palabra para designar 
“solo el cuerpo”. La persona está incluida en lo material y a la vez lo transciende en 
tanto que imagen de la divinidad.

San Pablo La persona (o cuerpo) es una realidad unitaria que puede estar abierta al influjo de lo 
divino (espíritu) o cerrada al mismo (carne).

Descartes El cuerpo es un espacio lleno, una res extensa, que se contrapone a la mente o res 
inextensa, a la que se subordina axiológicamente.

Capítulo primero

cuestiones preliminares



18

Marcel El cuerpo no es objeto ni instrumento. “Yo soy mi cuerpo”. Éste es el existente-tipo 
y la relación con él el haber-tipo.

Sartre
Triple dimensión ontológica del cuerpo: a) mi cuerpo-para-mí, requisito de facticidad; 
b) mi cuerpo-para-otro, reconocido como sujeto; c) mi cuerpo objeto-conocido-
por-otro.

Merleau-
Ponty

El cuerpo es ambiguo y vincula aspectos de objeto y de conciencia en un tipo de unidad 
siempre implícita y confusa. No se puede distinguir entre “mi cuerpo” y “mi 
subjetividad”.

Laín
Entralgo

Monismo materista: el hombre es todo y solo su cuerpo, materia personal, observable 
de un modo preponderantemente orgánico o psíquico. 

Psicología
Transpersonal

Cuerpo y mente pueden actuar vinculados o disociados, de modo que a) se pueden 
inducir determinados estados de conciencia mediante la manipulación corporal; 
b) la mente puede disociarse del cuerpo, expandiéndose más allá de él, bajo 
determinadas condiciones, y c) la percepción sensorial habitual, a la vista de las 
experiencias transpersonales, no es fiable como modelo de objetividad.

Dejamos a la intuición del lector el imaginar la trascendencia que cada 
una de esas concepciones puede suponer de cara a la consideración del cuerpo 
en la sesión de psicoterapia.

2. A qué llamaremos “psicoterapias corporales”, “Métodos psico-
corporales” e “intervenciones corporales” 

2.1. Criterios utilizados al hablar de “psicoterapias corporales”
Una cuestión que necesariamente tenemos que clarificar para poder seguir 

nuestro estudio es la que hace referencia al concepto mismo de “psicoterapia 
corporal”. Y es doblemente necesario por cuanto la confusión parece ser la 
palabra más adecuada para englobar todo el conjunto de modelos, metodo-
logías, artilugios y tipos concretos de intervención que así se autocalifican.

Aquí entenderemos la expresión “modelo” psicoterapéutico, cuando nos 
refiramos con ella a su sentido estricto, como un sistema coherente que engloba 
una teoría de la personalidad, de la psicopatología y de la psicoterapia, junto 
con estrategias y técnicas de intervención específicas. No se entenderá por 
tal, entonces, una metodología concreta que carezca de los substratos teóricos 
referidos a la globalidad de la personalidad y del proceso de cambio, y menos 
un determinado tipo de intervención concreta que se dirige a la eliminación 
de determinado síntoma. Tampoco se entenderá por tal una teoría que no ha 
desarrollado métodos concretos de aplicación en psicoterapia.

Una vez aclarado ese punto, y centrándonos ahora en las psicoterapias 
corporales, o terapias psicocorporales, diremos que como tales se califican 
habitualmente a los modelos psicoterapéuticos y a determinadas metodologías, 
que ponen el énfasis en el cuerpo como instrumento básico de cambio psi-
cológico. Así, puede tratarse de cambio de la estructura corporal —a través 
del cambio de algunas de las facetas de dicha estructura: cambio hormonal, 
muscular o articular, por ejemplo— como medio de lograr el cambio psí-
quico, como ocurre en la Bioenergética de Lowen, la Biosíntesis de Boadella, 



19

el Grito Primal de Janov, el Sistema de Centros de Energía de Mildermann 
o la Vegetoterapia de Reich. Otros modelos psicoterapéuticos se denominan 
psicoterapias corporales por utilizar el cuerpo como medio para la toma de 
conciencia de conflictos psíquicos y de la resolución de los mismos, sin pre-
tender directamente el cambio de la estructura corporal, como es el caso del 
Psicodrama de Moreno, el Focusing de Gendlin, la Psicomotricidad Relacional 
de Lapierre, el Psicoanálisis Dinámico de Sarkissoff o el Somatanalyse de Meyer. 
Igualmente se autocalifican en muchas ocasiones de psicoterapias corporales 
técnicas concretas que reúnen parcialmente los requisitos de un modelo te-
rapéutico, pero no pueden denominarse así con plenitud, por faltarles alguno 
de los rasgos que justifican ese nombre. La técnica Alexander, la Consciencia 
Sensorial, el método Trager o el método Feldenkrais pueden ser ejemplos 
de ello. También se incluyen dentro de este rótulo, a la hora de presentarse 
socialmente al público, tradiciones de la medicina o la educación oriental 
en las que se trabaja a partir de estructuras o procedimientos corporales, 
como medio de aliviar conflictos psíquicos o modificar hábitos, aún cuando 
en su tradición propia tienen otro alcance. Así ocurre en la Acupuntura, la 
Cromoterapia, el masaje Shiatsu, el T’ai-Chi-Ch’uan, el Yuki, el trabajo con 
chakras, el Pranayama o el Aikido. Rotulados también frecuentemente con la 
etiqueta de psicoterapias corporales, o de métodos psicocorporales, podemos 
encontrar una gama amplia de procedimientos de intervención con una mayor 
o menor trascendencia psicológica: distintos estilos de gimnasias suaves como 
la Antigimnasia de Bertherat, o la Eutonía de Gerda Alexander; modalidades 
como la Bañoterapia de Browman o el Aqua Energetics de Bindrim; las curas 
con cristales de colores, con aparatos de bio-feedback; tratamientos mediante 
la audición de mensajes subliminales, como el Método Tomatis, las curas con 
olores de la Aromatherapy de Maury; la Reflexología Podal, o las intervencio-
nes para la modificación energética en base a administración de determinadas 
sustancias, como los Remedios Florales de Bach, y un muy largo etcétera, sin 
dejar de lado los múltiples métodos de relajación y algunos tipos de medi-
tación centradas en la respiración.

En algunos casos, los psicoterapeutas —especialmente los vinculados a las 
corrientes neopsicoanalíticas— prefieren utilizar la denominación de “soma-
toterapia” o “psicosomatoterapia” en lugar de la de “terapia psicocorporal”, 
por considerar que la utilización dada a esta última denominación tiene unas 
connotaciones con resonancias de una dicotomía que quieren evitar y de una 
concepción del cuerpo que se centra más en lo físico que en la dimensión 
simbólica y psíquica del mismo (Bellido 1995/1996). Meyer, tras haber utili-
zado anteriormente (Meyer 1986) la palabra “somatoterapias” en un sentido 
global, para abarcar todas las psicoterapias que utilizan el cuerpo como área 
preferente de trabajo, pasará más tarde a utilizar este término en un sentido 
más estricto, por contraposición a su modelo (el Somatanalyse), comprendiendo 
las psicoterapias corporales centradas solo en una de las funciones corporales 
(Meyer 1988) manteniendo conjuntamente ambos sentidos (1990b) y usándolo 
más tarde en sentido estricto y contrapuesto a los de “somatopsicoterapia” y 
“somatosocioterapia” (Meyer 1996). Aquí el término “somatoterapia” se utilizará, 
en general, en sentido abarcativo e indistinto al de “psicoterapia corporal” o 
“terapia psicocorporal”.



20

En la realidad práctica, nos hemos encontrado en nuestro entorno que 
a la pregunta (dirigida a licenciados en Psicología, alumnos de formación 
de postgrado) sobre qué psicoterapias corporales conocen, las respuestas más 
corrientes, hace una década, se centraban en torno a la Vegetoterapia y la 
Bioenergética; posteriormente en torno al Rebirthing y el Rolfing; y reciente-
mente en torno a diferentes métodos de fisioterapia y de meditación. Estas 
respuestas ejemplifican muy bien la evolución que ha seguido el movimiento 
corporeísta, como veremos en 2.2.2.

Además de multiplicarse las posibilidades, día tras día, también se multi-
plican (a la misma velocidad, como mínimo) las dificultades. Y ello por varias 
razones. Entre ellas, y de las que nos parecen más relevantes, destaca el hecho 
de que bastantes de los iniciadores de los diferentes métodos o modelos de 
intervención escriben poco o escriben exponiendo un procedimiento práxico 
para lograr un cambio, pero sin una adecuada justificación del porqué de dicho 
cambio o las fuentes de las que beben y que a su vez podrían justificarlo. 
Incluso, en algunos casos, no dudan en recurrir a explicaciones auténtica-
mente esotéricas, de nulo valor científico. Otras dificultades proceden de la 
popularización de algunos procedimientos que no tienen claramente definidos 
sus objetivos y se ofrecen y son utilizados —indistintamente y sin reparo— 
para curar enfermedades físicas, solucionar problemas emocionales o entrar en 
contacto con la Trascendencia. Y aún se añade otra dificultad —que también 
afecta a cualquier modelo psicoterapeútico, por cierto— pero que aquí se 
hace más palpable: la variedad que en la práctica alcanza cada intervención 
a partir de las peculiaridades de la persona concreta del psicoterapeuta. Por 
ello, algunas veces, auténticos principios básicos que se suponen corresponden 
al marco de referencia de la intervención concreta y dentro del cual nacie-
ron, son conculcados sin conciencia siquiera de que así se está haciendo, en 
función de la facilidad con que las intervenciones corporales evidencian el 
cambio operado y, por lo tanto, la menor necesidad de justificación de su 
eficacia, a los ojos de algunos psicoterapeutas poco exigentes (o poco escru-
pulosos). El predominio, en el caso de bastantes psicoterapeutas corporales, 
de la formación en base a la tradición oral recibida del iniciador del mode-
lo o de formadores cualificados, y la escasez de tradición escrita y rigurosa, 
hace especialmente difícil el confrontar y unificar los criterios personales y 
subjetivos de los transmisores y la creación de ámbitos intelectualmente más 
amplios y compartidos.

Si, ante esta disparidad de criterios en una misma nomenclatura, acudimos 
a algún diccionario para clarificar qué se entiende por psicoterapia corporal, 
el resultado no será, ni con mucho, convincente. Tomemos, por ejemplo, el 
Diccionario de Psicología de Dorsch:

Psicoterapia: tratamiento de las enfermedades psíquicas o de los trastornos fisio-
lógicos de origen psíquico mediante métodos psicológicos (Dorsch 1982/1985, 
p. 667).

Si ahora pretendemos conocer a qué métodos se refiere Dorsch con la 
expresión de “psicológicos”, nos encontraremos —buscando los términos más 
afines— con las siguientes afirmaciones:



21

Psique (gr. psykhe, hálito, alma): Significación originaria: soplo. Adquirió luego el 
sentido de respiración; y, como respirar es signo de vida, psique significó vida 
(principio de vida) y, finalmente alma. Es el alma hálito, contrapuesta al alma 
corporal. Actualmente tiene esta palabra múltiples significados. [...] Fundamen-
talmente se contrapone a cuerpo (soma) (Ibidem).

Psíquico: término opuesto a físico, corporal o somático. Calificativo genérico que se 
aplica a todos los procesos más o menos conscientes de la vida (percepción, senti-
miento, pensamiento, volición) y también a los procesos de elaboración inconsciente 
de lo vivenciado. No puede considerarse sinónimo de anímico (Ibidem, p. 669).

De ellas parece deducirse que, si bien psique en un principio aludía a un 
fenómeno que tenía que ver con una función corporal de todo ser humano 
—la respiración— que, según la experiencia cotidiana y común, servía para 
diferenciar al vivo del muerto, su legítimo carácter denotativo de símbolo 
de vida se transforma y le lleva —a través de su traslación e incorporación 
como tal símbolo a un sistema filosófico idealista, que niega la validez de la 
percepción sensorial habitual como fuente de información acerca de la rea-
lidad— a vaciarse de su contenido primario, en tanto que realidad asequible 
a la experiencia, y es desde la realidad secundaria y abstracta desde donde 
ahora la expresión se convierte en símbolo del símbolo, y se transforma pre-
cisamente en lo opuesto al significado primario: un tipo de vida que, lejos 
de estar conectado con los fenómenos somáticos, precisamente se opone a 
lo corporal. Tanto en psique como en “psíquico”, parece ser que es éste el 
aspecto que destaca, dentro de la plurisignificación de ambos términos.

Así pues, si aceptáramos la concepción dualista psique/cuerpo que subyace 
a esas definiciones, nos encontraríamos, pura y simplemente, ante la imposi-
bilidad de concebir una psicoterapia corporal, por tratarse de dos términos 
opuestos y no podría darse una psicoterapia que utiliza una metodología 
opuesta a su misma noción.

Todo ello nos remite a las dificultades que hoy en día sigue teniendo 
la aceptación de la existencia de las psicoterapias corporales. Antes de hablar 
de ellas tendríamos, pues, que redefinir el término “psicoterapia” de forma 
lo suficientemente abarcativa como para que pueda tener cabida dentro de 
él la intervención a través de la dimensión corporal del ser humano. Dicho 
de otra forma: si el ser humano es considerado como un sistema abierto, en 
el cual los diferentes subsistemas (como pueden ser los subsistemas somático, 
emocional, cognitivo o práxico) interaccionan entre sí de tal modo que la 
modificación en uno de ellos conlleva la modificación de los restantes, sí es 
posible la concepción de una psicoterapia corporal que actuando sobre el 
cuerpo o a través del cuerpo, transforma, conecta o incide en los otros sub-
sistemas. Solo entonces, y desde una perspectiva integrada de la persona —no 
por yuxtaposición de niveles—, se puede hablar del tema de este trabajo.

Parecería que esta concepción antropológica del cuerpo es la dominante 
en nuestra sociedad, una vez superada la dicotomía cartesiana mente/cuerpo 
y que las definiciones de Dorsch más bien pertenecen a alguna antropología 
periclitada. Sin embargo, parece claro que las definiciones que relegan la posibi-
lidad de una psicoterapia corporal, como las de Dorsch, sirven para consolidar 



22

una línea demasiado nítida en la práctica, que sitúa a la psicoterapia y a la 
farmacoterapia psiquátrica en dos ámbitos distintos, claramente diferenciados, 
y objeto muchas veces de desprecio por los profesionales pertenecientes al 
ámbito opuesto. Desgraciadamente no es nada infrecuente encontrarse con 
psiquiatras que niegan toda validez a la psicoterapia a la que tildan —a veces 
incluso desde la prepotencia que su rol social les otorga y en términos muy 
burdos— de “engañabobos”, puesto que las llamadas “enfermedades mentales” 
auténticas, como una depresión, una neurosis obsesiva o una esquizofrenia, no 
son otra cosa que enfermedades corporales, con la única diferencia de que 
sus consecuencias afectan al funcionamiento mental. Puestos así, esas enfer-
medades solo se curan desde el suministro de unas determinadas sustancias 
químicas de las que el cuerpo carece, situando el trabajo de los profesionales 
de la psicoterapia en el marco de una especie de “consultorio sentimental”. 
Los interesantes trabajos de llamada y justificación de una visión unificada 
del ser humano que el médico y filósofo Laín Entralgo o el también mé-
dico y psiquiatra Rof Carballo han realizado al respecto entre nosotros no  
parecen haber dejado excesiva huella entre sus colegas, por el momento. En 
el extremo opuesto nos encontramos a los profesionales de la psicoterapia y 
a un número cada vez mayor de pacientes de ésta, que rechazan todo tipo 
de tratamiento farmacológico por considerarlo innecesario, deshumanizador, 
agresivo y opuesto a la toma de conciencia de la raíz personal de los proble-
mas psíquicos (salvo que se trate de las llamadas “medicinas alternativas” a las 
que estos mismos pacientes parecen estar más abiertos, por su fama de menor 
agresividad, y sin percatarse del parentesco estrecho que muchas veces se da 
entre el enfoque psiquiátrico tradicional y el de las “psiquiatrías blandas”, aún 
cuando entre los profesionales de éstas últimas se suele dar una concepción 
menos fragmentada del ser humano). 

Meyer (1988, p. 63) al plantearse el problema de la clasificación de las 
terapias, abordó la cuestión, distinguiendo —según los lugares de aplicación: 
socius, soma y psyché— entre:
a)	 Socioterapias. Entendía por tales “toda práctica que se inscribe en la 

dimensión relacional de un grupo” (Ibidem).
b)	 Somatoterapias. Aquí sitúa las prácticas que privilegian el cuerpo sobre 

la palabra (aunque la palabra no esté ausente) y cita como ejemplos los 
masajes, las relajaciones, la Expresión Corporal y el Rebirth.

c)	 Psicoterapias. Aquí el término lo utiliza en sentido estricto y opuesto 
al sentido amplio, que incluiría todo tipo de terapias. Entendido, pues, 
en forma restringida, define la psicoterapia como
toda práctica que se basa principalmente en la palabra como herramienta de 
trabajo y sobre lo que esta palabra materializa, sea como proceso subyacente, sea 
como contenido (Ibidem, p. 63).

A nuestro juicio este criterio de diferenciación se presta a confusión, porque 
establece una capacidad delimitadora y equivalencia entre las categorías de lo 
somático, lo grupal y lo psíquico. En una psicoterapia de grupo bioenergético, 
por ejemplo, ¿no se está trabajando a la vez con el cuerpo, la interacción y 
los procesos psíquicos? Otra cuestión es si se da preferencia al trabajo corporal 



23

—y en ese caso llamarlo somatoterapia (individual o grupal)— o verbal —y en 
ese caso llamarlo psicoterapia (individual o grupal), en sentido estricto— o si 
la integración del trabajo corporal y el verbal es tal que no hay más remedio 
que llamarlo terapia psicocorporal o psicoterapia corporal o psicosomatoterapia. 
Aún así nos resulta muy cuestionable la denominación, porque supone una 
identificación de lo “psico” con lo verbal.

De cara al estudio que ahora nos ocupa, dejando constancia de la discu-
tibilidad de la definición, pero atendiendo a la funcionalidad que precisamos 
para proseguir nuestro trabajo, entenderemos de aquí en adelante por psico-
terapia corporal a la que, reuniendo los requisitos básicos para denominarse 
como modelo psicoterapéutico, se caracteriza, además:
a)	 Por tener como objetivo final un cambio psíquico, respecto al 

cual el cambio físico, si lo hay, es un medio. Entendemos aquí por 
cambio psíquico el relacionado con subsistemas en los que no es objeto 
central de atención la dimensión corporal (bien se trate, por ejemplo, de 
un cambio preponderantemente cognitivo, emocional, relacional, existen-
cial, práxico o de varios niveles a la vez, o cualquier otro que comporte 
cambios destinados a la curación o reducción de un síndrome o un 
síntoma psicológico perjudicial o a promover un cambio positivo en la 
personalidad). Por lo tanto, si hay cambio corporal, es en orden a que 
se produzca otro tipo de cambio, como los señalados. De esta forma la 
psicoterapia corporal no se centra o se detiene en el cambio corporal, a 
la vez que no se contrapone o es opuesta a él. Y si se diere el cambio 
corporal que se supone adecuado sin que le siguiere el cambio psicoló-
gico pretendido, la psicoterapia no habrá alcanzado su meta. Al subrayar 
el carácter de medio de la intervención corporal y la finalidad de cambio 
en la dimensión psíquica, evitamos también la identificación que hacía 
Meyer entre medio y fin, al señalar ahora un medio (cuerpo) con un 
campo de actuación teleológica (lo psíquico). Así sí podemos entonces 
establecer una cierta equivalencia entre el uso de medios verbales o so-
máticos.

b)	 Su metodología de cambio terapéutico está centrada: o bien en 
la modificación de algún aspecto de la dimensión corporal que 
se supone directamente relacionado con el cambio psíquico, o bien en la 
utilización de intervenciones en las que el cuerpo tiene un papel 
relevante, con el fin proporcionar experiencias de contenido psicológico. 
Así, por ejemplo: se puede dar un cambio en la estructura corporal por 
manipulación directa del cuerpo por parte del psicoterapeuta (Rolfing, 
Reintegración Postural, algunos ejercicios de Bioenergética o Biosíntesis), 
o por la realización de determinados ejercicios (tal como ocurre, por 
ejemplo, en la Bioenergética o en el Sistema de Centros de Energía); o la 
toma de conciencia de determinados conflictos y alternativas a los mismos 
a partir de la capacidad simbolizadora del cuerpo (Focusing); la vivencia 
corporal de nuevas experiencias relacionales reparadoras de carencias o 
situaciones traumáticas e integradoras de elementos reprimidos (como en 
el Análisis Corporal de la Relación, el Morfoanálisis o la Terapia Primal); 
o la exploración de nuevas modalidades de relación posibles que alargan 



24

creativamente los recursos propios (como en el Rebirthing, el Psicodrama 
o la Danzaterapia).

c)	 El cambio físico o la implicación corporal durante el proceso van 
unidos a una toma de conciencia del proceso psíquico ínsito en 
ellos, de modo que el subsistema corporal y los cambios operados en él, 
o a través de él, son integrados en el conjunto de los otros subsistemas, 
con los que interactúan, como psicológicamente significativos para crear 
un cambio que afecta globalmente a la persona. Suponemos que cuando 
Meyer identifica lo psíquico con lo verbal, en la definición antes citada, 
probablemente puede estar aludiendo a ésta dimensión de toma de con-
ciencia (expresada habitualmente a través de la palabra). Pero no hay una 
plena identificación entre palabra y conciencia: en un masaje relajante, o 
en un ejercicio bioenergético desvirtuado, la persona puede verbalizar el 
bienestar logrado, sin que se haya dado toma de conciencia del proceso 
psicológico implicado en el cambio y sin asunción de responsabilidad 
por el problema y la modificación del mismo, como si se tratara de un 
masaje deportivo o una intervención quirúrgica. En este caso, la verba-
lización no equivale a que se haya dado un proceso psicoterapéutico. 
Por otro lado, una persona puede estar asistiendo a una sesión grupal 
de Focusing, y trabajar todo el proceso en silencio, donde se han dado 
cambios psíquicos a través de la escucha corporal. Ciertamente se habrá 
dado una simbolización verbal íntima, que puede permanecer oculta para 
el terapeuta, mas ello no ha sido obstáculo para la realización del proceso 
en su totalidad. En otros casos la simbolización no necesariamente se rea-
lizará mediante la palabra, sino en forma icónica o somática, e igualmente 
habrá tenido lugar una psicoterapia, en el sentido en que aquí vamos a 
tener en cuenta, prefiriendo poner el énfasis en la conciencia que en uno 
de los medios en que ésta se expresa. Pero, en cualquier caso, para que 
podamos hablar de psicoterapia —y no de medicina psicosomática, por 
ejemplo— el cambio no se limita al cuerpo físico, sino que abarca lo que 
se llama “el cuerpo simbólico”, es decir una atribución de sentido, un 
significado que desborda lo observable y hacia el que apunta el cambio 
corporal, como mediación expresiva que no agota su significado en la 
pura modificación física. Podríamos aplicar aquí, refiriéndonos a determi-
nados enfoques, el reproche que Feixas hace a Reich, cuando afirma que:
Reich considera la conducta en su carácter molecular (aspectos fisiológicos), en 
lugar de observar su carácter molar, es decir la conducta en tanto que totalidad. 
[...] Lo que diferencia el acercamiento fisiológico (biológico en último término) 
de Reich y el propio de un psicólogo es la consideración de la conducta como 
una totalidad. Precisamente por eso, podemos también calificar de reduccionista 
a lo biológico el planteamiento reichiano.

Pero al adoptar esta postura “omnicomprensiva” y reduccionista a lo biológico, 
Reich olvida todos los elementos simbólicos y comunicacionales de la conducta. 
Al ir avanzando su evolución teórica y personal cada vez le interesa menos la 
palabra [...]. Es decir, menosprecia los aspectos más desarrollados del ser humano 
(el lenguaje, los aspectos cognitivos, la creatividad...), y considera básicamente 



25

aquellos aspectos en los que coincidimos con los gusanos, los movimientos 
plasmáticos. Esto, a nuestro entender, es reduccionismo (Feixas, 1984, pp. 261 s.).

Los tres rasgos anteriormente citados parece que pueden ser útiles a la 
hora de perfilar el terreno de las psicoterapias y métodos y procedimientos 
de intervención corporales y distinguirlos de aquellos procedimientos que no 
lo son, al menos a efectos de nuestro trabajo.

Así, y respecto al primer requisito: un tratamiento homeopático que in-
cluya cambios emocionales no puede entenderse como psicoterapia, cuando 
se centra en el logro de un cambio fisiológico. Los cambios emocionales son 
secundarios a aquél e irrelevantes para el éxito del tratamiento. De hecho, no 
es raro que bastantes homeópatas desconozcan o nieguen esos cambios, aún 
en aquellos casos en que las constataciones en la práctica terapéutica apun-
tan a una correlación flagrante. Otros, en cambio, los admiten en tanto que 
adyacentes al proceso de cambio fisiológico. Otros, en fin, pueden orientarse 
al cambio emocional en base a la demanda del paciente y considerarlos su 
tarea prioritaria, al modo que un psiquiatra receta fármacos. Aún así, en este 
último caso, si —como es habitual— no hay una toma de conciencia del 
proceso psicológico implicado, tampoco lo llamaremos psicoterapia corporal 
por faltar el tercer requisito. Igualmente un masaje puede practicarse como 
pura corrección de una disfunción en el sistema muscular causada por una 
lesión deportiva, y en ese caso no se entenderá como psicoterapia, o puede 
ir dirigido —como en el caso del masaje reichiano— a desbloquear procesos 
emocionales traumáticos que han dejado una huella corporal que se perpetúa 
mediante la tensión crónica en determinadas zonas musculares, y en este caso 
puede entrar de lleno en la consideración de psicoterapia. 

En relación con el segundo requisito podríamos distinguir las psicotera-
pias corporales de otras que, teniendo en cuenta la perspectiva corporal, no 
es ésta la única o prioritaria a la hora de determinar los procedimientos de 
intervención. Así, podemos hablar de psicoterapia corporal en el caso de la 
Bioenergética, que elabora el proceso en base a cambios en la configuración 
corporal. En cambio, es más aventurado hablar de la Psicoterapia de la Ges-
talt como psicoterapia corporal, aún cuando el cuerpo del protagonista de 
la terapia está siempre en el campo de mira del psicoterapeuta. En ella, y 
con bastante frecuencia, se darán intervenciones centradas en lo corporal (la 
exageración del gesto, o el diálogo con el síntoma corporal), pero en paridad 
de importancia y frecuencia se dan intervenciones de tipo interaccional (por 
ejemplo, experimentos grupales a partir de la asignación de roles) o cognitivos 
(como los ejercicios de darse cuenta o de frases por completar, o el trabajo 
con sueños).

En todo caso, tendríamos que decir aquí que, más que una distinción 
absolutamente nítida nos vamos a encontrar con una especie de continuum en 
el que se pueden advertir diferentes grados de “corporalidad” en los distintos 
modelos psicoterapéuticos. Ciertamente, sería difícil concebir un tipo de psi-
coterapia en la que se prescindiera por completo de la dimensión corporal, ni 
aún en las que los psicoterapeutas corporales denominan “terapias verbales”, 
como pudiera ser el psicoanálisis más freudiano, en el cual la simbolización 



26

de conflictos a través de lo corporal es un elemento primordial y relevante 
del modelo. De hecho, no se podría hacer referencia al mismo sin recordar 
los descubrimientos tempranos de Freud asociando los fenómenos psíquicos 
y físicos y la resolución de éstos a través de la intervención en el ámbito 
psicológico. Por otro lado algunas de las aportaciones más interesantes sobre 
esa simbolización corporal nos han llegado a través de autores enmarcados 
en la línea psicoanalítica tales como Pankow (1973, 1976a, 1976b, 1985) o 
Schilder (1950/1983). Ni podríamos tampoco afirmar que el modelo de mo-
dificación del comportamiento está prescindiendo de la dimensión corporal, 
cuando utiliza tan ampliamente técnicas de relajación corporal, o el manejo 
de las distancias espaciales hacia el objeto fóbico u otros procedimientos en 
los que claramente queda implicada la corporalidad en la psicoterapia. Den-
tro de la orientación de la Psicología Humanista el cuerpo ocupa un lugar 
relevante en todos sus modelos. Incluso en aquellos más centrados en un 
cambio a partir del nivel cognitivo, como pudiera ser el Análisis Transaccional 
de Berne, en su Escuela Clásica, la corporalidad adquiere una importancia 
primordial, en tanto que la configuración primaria del psiquismo está ligada 
a las experiencias preverbales (Berne 1973/1974) y en tanto que el estilo 
de implicación con el aspecto o las sensaciones corporales forman parte de 
algunos de los datos más relevantes a revisar en la psicoterapia, como señala 
Steiner (1974/1980) (en relación con el llamado “guión de drogadicción”, a 
propósito del alejamiento de la propia conciencia corporal).

Es probable que en ese continuum al que antes hemos hecho referencia, 
pudiéramos situar al Psicoanálisis Lacaniano en el extremo de menor interven-
ción de lo corporal en el proceso. En el otro estarían psicoterapias corporales 
como la Vegetoterapia, el Rolfing o la Orgonterapia. A medio camino entre 
ambos extremos podríamos situar a la Psicoterapia de la Gestalt. Una posible 
grafía (por supuesto, discutible) de ese continuum, refiriéndonos a los modelos 
más conocidos, sería la siguiente:

Figura 1. Continuum corporal en diferentes enfoques psicoterapéuticos

Por último, el tercer requisito permitiría diferenciar entre los tratamien-
tos pautados y administrados por el terapeuta en el que la persona obtiene 
un cambio emocional desde una manipulación externa sin participación de 



27

una toma de conciencia activa por parte del sujeto de la terapia —como la 
aplicación de filtros de color, el masaje energético, la farmacoterapia psiquiá-
trica, los Remedios Florales de Bach, la Homeopatía o la Reflexoterapia, que 
entrarían bien en el campo de la medicina o la fisioterapia, bien en un tipo 
de psiquiatría alternativa— de otros procedimientos en los que el cambio 
físico provocado activamente o administrado también por el terapeuta, va 
acompañado por un proceso de toma de conciencia del conflicto y el cambio 
psíquico, como puede ser en la Biosíntesis.

Un problema en torno a este tercer requisito nos lo plantean aquellos 
casos en que se da un proceso terapéutico en los que no hay elaboración 
verbal del mismo, como puede ocurrir en la Vegetoterapia, el Psicodrama, 
la Psicomotricidad Relacional o simplemente algunos estilos terapéuticos en 
los que el profesional prescinde de compartir con el sujeto de la terapia la 
elaboración cognitiva del cambio psicocorporal operado. En algunos casos se 
prescindirá de esa elaboración por entender que, aún cuando no se explicite, 
el proceso de toma de conciencia se da y acaso el silenciarlo es una forma 
de protegerlo de racionalizaciones. En otros, el terapeuta entiende que no 
importa si la persona es o no consciente, puesto que el cambio psicológico se 
ha operado a partir del cambio físico y el paciente lo admite así, aún cuando 
no pueda sino constatar los resultados. Otra cosa distinta es la cuestión de 
si se trata de un cambio puntual, o qué garantía de permanencia respecto al 
futuro tiene si no se ha unido a la conciencia del cambio.

Aún cuando luego volveremos sobre este tema, en el apartado 4.1 (y 
es pertinente a propósito de este tipo de intervenciones el preguntarse si se 
puede dar un cambio físico sin que haya cambio psicológico), en relación 
con las mismas se opta en este trabajo por suponer que si no hay un acom-
pañamiento de autoconciencia de la globalidad del proceso —bien implícita, 
bien explícita—, no podemos hablar con franqueza de psicoterapia, sino más 
bien de una fisioterapia o de métodos de educación física, farmacoterapia 
(“alternativa” si se quiere acentuar la separación con la de la psiquiatría 
tradicional) o ejercicios lúdicos. Respecto a todas ellas no se les niega que 
puedan tener efectos en diferentes subsistemas de la personalidad, y conllevar 
auténticos cambios psíquicos beneficiosos, al igual que entendemos que éstos 
no se producen —¡ni mucho menos!— exclusivamente a partir de la psico-
terapia o el tratamiento farmacológico psiquiátrico. No nos olvidemos aquí 
de la argumentación de corte monista de Tomás de Aquino, en respuesta a la 
pregunta sobre los remedios del dolor y la tristeza (lo que hoy llamaríamos 
depresión), entendiendo que lo son tanto la expresión de la misma con llanto 
y gemidos, como la compasión de los amigos, la contemplación de la verdad, 
el sueño y los baños, diciendo a propósito de éstos dos últimos remedios que

la tristeza es contraria según su especie al movimiento vital del cuerpo. Y por 
eso aquéllas cosas que restablecen la naturaleza corporal a su debido estado de 
movimiento vital son contrarias a la tristeza y la mitigan. Además, por el hecho 
de que mediante estos remedios vuelve la naturaleza a su debido estado, son 
causa de delectación; pues esto es lo que produce la delectación, según se ha 
dicho anteriormente (q.31 a.1). Luego por estos remedios corporales se mitiga 
la tristeza, ya que toda delectación la mitiga (De Aquino s.f./1989, pp. 321 s.). 



28

Las aclaraciones anteriores se entienden sin perjuicio de que en la prác-
tica clínica podemos encontrar no pocas ocasiones en las que el terapeuta 
concreto, con su estilo peculiar, acerca un modelo no concebido como psi-
coterapia corporal a éste tipo de psicoterapia, por la integración frecuente y 
organizada de intervenciones corporales, o bien hace que un procedimiento 
sea más psicoterapéutico que ese mismo procedimiento empleado por otro 
terapeuta que lo acerca más a la fisioterapia.

2.2. Criterios utilizados para hablar de “métodos psicocorporales” e “intervenciones 
corporales”

Diferenciamos, por otra parte, lo que son las psicoterapias corporales (o 
somatoterapias) de los métodos y de las intervenciones psicocorporales, aún 
cuando en ocasiones (y para evitar alargamientos farragosos cuando del con-
texto ya se puede deducir claramente) se utiliza el término de psicoterapias 
corporales en sentido amplio, como inclusivo de los otros dos. Mientras las 
psicoterapias corporales tienen un marco teórico de referencia bien siste-
matizado —que pretende abarcar una explicación global de la salud y la 
enfermedad psíquica y de la teoría del cambio psicoterapéutico, junto con 
estrategias y herramientas concretas de intervención práctica para los diferentes 
supuestos—, llamaremos métodos psicocorporales, a lo largo de este trabajo, 
a aquellas técnicas que —sin reunir los requisitos necesarios para constituir 
un modelo psicoterapéutico— han desarrollado una serie de estrategias sis-
tematizadas y coherentes que pueden coadyuvar al cambio psicoterapéutico, 
aunque no sean por sí mismas suficientes para asumir integralmente todo el 
proceso, y que reúnen también los tres requisitos indicados en el apartado 
anterior bajo las letras a), b) y c). En bastantes ocasiones se trata de métodos 
que han profundizado en el tratamiento de un determinado tipo de problemas 
o de áreas (la Audiopsicofonología —conocida como Método Tomatis— o la 
Consciencia Sensorial de Charlotte Selver, por ejemplo) o que se han centrado 
en la trascendencia psicológica de una determinada función corporal (como 
el Método de Mathías Alexander).

Llamaremos en este trabajo procedimientos o intervenciones psicocorpo-
rales o simplemente intervenciones corporales (dando por sobreentendido su 
teleología psicológica, al tratarlos dentro del marco de la psicoterapia) a las 
técnicas que, reuniendo también las características antes nombradas bajo las letras 
a), b) y c), se dan dentro de un proceso psicoterapéutico, con independencia 
de si dicho proceso se formula como psicoterapia corporal (o somatoterapia) 
o si, aún no colocándose bajo dicha fórmula o siendo preponderantemente 
no corporal, acude en un momento dado a la utilización puntual de alguna 
de dichas técnicas —bien procedente de un modelo o de un método psico-
corporal, bien como técnica concreta y aislada sin relación a ninguno de ellos— 
como ayudas eficaces para el cambio. Así, podemos hablar de la introducción 
en una sesión de terapia de algún tipo de relajación, o la teatralización de 
una situación determinada o la propuesta de un ejercicio respiratorio, o de 
expresión emocional, sin que por ello se trate de un proceso elaborado en 
torno a la relajación, el Psicodrama o la Bioenergética.


