
L L E I D A, 2 0 1 8

Editorial

MILENIO

Gabriel Amengual
Gabriel Magalhães
Francesc Torralba

EL HUMANISMO EUROPEO 
NUESTRAS RAÍCES

Proemio de

Mons. Joan-Enric Vives



© Gabriel Amengual Coll, Gabriel Magalhães, Francesc Torralba Roselló, 2018

© del proemio: Joan-Enric Vives i Sicília, 2018

© del prólogo: Francesc Torralba Roselló, 2018

© de esta edición: Milenio Publicaciones S L, 2018

Sant Salvador, 8 - 25005 Lleida (España)

www.edmilenio.com

editorial@edmilenio.com

Primera edición: mayo de 2018

ISBN: 978-84-9743-808-7

DL L 40-2018

Impreso en Arts Gràfiques Bobalà, S L

www.bobala.cat

Printed in Spain

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o transformación 
de esta obra solo puede ser realizada con la autorización de sus titulares, salvo excepción 
prevista por la ley. Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos,  
<www.cedro.org>) si necesita fotocopiar, escanear o hacer copias digitales de algún 

fragmento de esta obra.



9

Proemio

Vivimos una época de profundas transformaciones, no 
solo en el plano económico y social, sino también cultural 
y espiritual. Estas transformaciones afectan a nuestra forma 
de vivir y de relacionarnos, pero también remueven nuestros 
fundamentos y nos exigen pensar, a fondo, por qué creemos 
lo que creemos, qué razones tiene la fe que profesamos, cómo 
nutrir y enriquecer la vida espiritual. Hay que prepararse a 
fondo para afrontar los grandes cambios que se vislumbran 
en el horizonte y confiar que en esta tarea no estamos solos. 
Formamos un gran pueblo, estamos en el mundo para amar 
plenamente y nada nos puede hacer cambiar de rumbo.

Las innovaciones tecnológicas en el campo de la comu-
nicación han alterado significativamente nuestras formas de 
trabajar, de consumir, de relacionarnos, de comunicarnos. 
Trabajamos en red, vivimos en red. El creciente proceso de 
globalización nos conduce a un mundo nuevo, lleno de luces 
y de sombras, de ambigüedades que suscitan muchas perple-
jidades, pero también nos pone en contacto con culturas y 
tradiciones espirituales que desconocíamos.

Nuestra sociedad crece en pluralidad, fruto de los flujos 
migratorios y de la precariedad de la vida laboral. Entramos 
en contacto con personas que tienen convicciones religiosas 
muy profundas, vividas con autenticidad, pero diferentes de las 



10

que nosotros, como cristianos, profesamos. Este encuentro es, 
por una parte, una ocasión para interrogarnos a fondo sobre 
el núcleo de las propias creencias, pero también para tratar 
de establecer vínculos, lazos con lo genuinamente humano y 
divino que hay en las grandes tradiciones espirituales de la 
humanidad.

La discusión sobre la identidad de Europa, sobre su rol 
en el conjunto del mundo, sobre los valores que la definen 
y sobre el papel que tiene la tradición judeocristiana en la 
configuración de su alma es una discusión muy viva. En este 
libro, que tengo el placer de presentaros, hallaréis tres refle-
xiones sobre el humanismo europeo y particularmente sobre 
lo más nuclear de este humanismo, el respeto a la dignidad 
de la persona humana. En él se reúnen las tres conferencias 
que fueron dictadas en el último Seminario de la Cátedra de 
Pensamiento Cristiano del Obispado de Urgell celebrado en la 
parroquia de Sant Julià de Lòria del Principado de Andorra.

Algunos consideran que Europa es, solamente, un espacio 
geográfico que se extiende desde los Urales hasta Finisterre, 
mientras que otros la reducen a un mero constructo adminis-
trativo y burocrático con finalidades estrictamente económi-
cas. Algunos ven en Europa el paraíso en la tierra, el Estado 
social que garantiza los derechos básicos de sus ciudadanos: 
la educación, la salud, la atención social, la seguridad, los 
derechos y las libertades civiles. Hay quien siente nostalgia 
de la Europa como una unidad espiritual y como cuna del 
humanismo griego, latino y moderno. Existen muchas mira-
das sobre Europa y sobre su idiosincrasia en el conjunto del 
mundo.

Es pertinente evocar las palabras de san Juan Pablo II: 
“La historia del Continente europeo se caracteriza por el 
influjo vivificante del Evangelio. Si dirigimos la mirada a 
los siglos pasados, no podemos por menos de dar gracias al 
Señor porque el Cristianismo ha sido en nuestro Continente 



11

un factor primario de unidad entre los pueblos y las culturas, 
y de promoción integral del hombre y de sus derechos.

No se puede dudar de que la fe cristiana es parte, de 
manera radical y determinante, de los fundamentos de la 
cultura europea. En efecto, el cristianismo ha dado forma a 
Europa, acuñando en ella algunos valores fundamentales. La 
modernidad europea misma, que ha dado al mundo el ideal 
democrático y los derechos humanos, toma los propios valo-
res de su herencia cristiana. Más que como lugar geográfico, 
se la puede considerar como un concepto predominantemente 
cultural e histórico, que caracteriza una realidad nacida como 
Continente gracias también a la fuerza aglutinante del cristia-
nismo, que ha sabido integrar a pueblos y culturas diferentes, 
y que está íntimamente vinculado a toda la cultura europea.

La Europa de hoy, en cambio, en el momento mismo en 
que refuerza y amplía su propia unión económica y política, 
parece sufrir una profunda crisis de valores. Aunque dispone 
de mayores medios, da la impresión de carecer de impulso 
para construir un proyecto común y dar nuevamente razones 
de esperanza a sus ciudadanos (Ecclesia in Europa, 108). 

La propia Europa es una unidad que se ha construido 
durante siglos, a lo largo de un camino de rupturas, de de-
savenencias y de tragedias, pero en este extenso recorrido 
también hallamos lo más noble y excelso que ha sido capaz 
de forjar el espíritu humano. Europa está integrada por una 
constelación de pueblos y de naciones que son distintos entre 
sí, tanto en los aspectos materiales como espirituales.

Los esfuerzos por unir, estrechar vínculos más allá de la 
unidad monetaria y administrativa no siempre han tenido éxito, 
quizás ha faltado consciencia europeísta o bien los intereses 
no nos han permitido entrever lo que une a los europeos.

Una gran masa de personas desamparadas llaman a las 
puertas de Europa suplicando refugio. Inmigrantes que pro-
vienen de África, refugiados que huyen de países destrozados 
por la guerra, por el terrorismo y por dictaduras inhumanas, 



12

reclaman la solidaridad de las instituciones y de los ciudada-
nos europeos. Europa es uno de los lugares más codiciados 
del planeta.

Muchos critican la lentitud de Europa al afrontar los grandes 
dramas que asolan nuestro mundo, y también su indiferencia 
hacia quienes suplican refugio. La Europa de la libertad, de 
la igualdad y de la fraternidad, la Europa que profesa valores 
como la justicia social, la solidaridad y la paz es observada 
meticulosamente por el mundo y se juega su credibilidad en 
la forma de afrontar los grandes desafíos globales.

¿Es capaz de ofrecer un modelo de vida sustentado en 
el humanismo? ¿Es capaz de plantar cara a la extensión 
de un neoliberalismo globalizado, a una economía que, en 
palabras del papa Francisco, mata? ¿Tiene Europa alguna 
posibilidad de liderar culturalmente al mundo? ¿Qué queda 
del legado espiritual y moral que ha configurado el alma del 
viejo continente en la Europa actual?

El Evangelio no nos da respuestas concluyentes a cuestio-
nes de orden temporal, pero nos orienta en la vida práctica 
y nos ofrece criterios y pautas para afrontar la situación y 
no caer en el desánimo. En épocas de crisis, los cristianos, 
sostenidos en la fe en Jesucristo y en el misterio pascual, 
su muerte y resurrección, estamos especialmente llamados a 
infundir la virtud de la esperanza. No es esta una esperanza 
ingenua, sino el aliento del Espíritu Santo que sopla a través 
nuestro y dota de sentido todo lo que hacemos y decimos.

Europa debe recordar sus raíces, los valores que la han 
nutrido y le han dado una singularidad en el conjunto del 
mundo. El papel del cristianismo en la configuración de esta 
personalidad ha sido decisivo en la historia, y por ello, en 
épocas de desmemoria, hay que reivindicarla sin complejos.

Cabe recordar las palabras de san Juan Pablo II y del 
arzobispo de Atenas el día 22 de abril de 2001 en la Carta 
ecuménica Directrices para una colaboración progresiva de las 
Iglesias en Europa: 



13

A lo largo de los siglos, Europa se ha desarrollado marcada 
principalmente, en sus dimensiones religiosas y culturales, por 
el cristianismo. Al mismo tiempo, a causa de la debilidad de los 
cristianos, en Europa y allende sus fronteras, se han producido 
muchas desgracias.

Reconocemos la parte que nos corresponde de responsabilidad 
en esta falta, y pedimos perdón por ello a Dios y a los hombres.

Nuestra fe nos ayuda a aprender las lecciones del pasado y a 
comprometernos para que la fe cristiana y el amor al prójimo 
irradien la esperanza en cuestiones de moral y de ética, en la 
formación y la cultura, en la política y la economía, en Europa 
y el mundo entero.

Las Iglesias alientan el proceso por la unidad del continente 
europeo. Sin valores comunes, la unidad no se alcanzará de 
forma durable. Estamos convencidos de que la herencia espi-
ritual del cristianismo es fuente de inspiración enriquecedora 
para Europa. Fundamentados sobre nuestra fe cristiana, nos 
comprometemos por una Europa humana y social, en la que 
prevalezcan los derechos del hombre y los valores fundamentales 
de la paz, la justicia, la libertad, la tolerancia, la participación y 
la solidaridad. Insistimos sobre el respeto a la vida, el valor del 
matrimonio y de la familia, la opción preferencial por los pobres, 
la disponibilidad para el perdón y en todo, la misericordia (7).

Mons. Joan-Enric Vives i Sicília

Arzobispo de Urgell



15

Prólogo

El valor central (Grundwert) del humanismo es la persona 
humana. Sin embargo, si prestamos atención, únicamente, a 
la producción cultural del siglo xx es posible entrever que el 
humanismo, como el ser y como el amor, se dice de múltiples 
formas.

Existe el humanismo cristiano (Jacques Maritain, Em-
manuel Mounier) cuya fuente de inspiración es el Evangelio 
de Jesús; el humanismo existencialista, forjado por Jean-Paul 
Sartre, autor de El Existencialismo es un humanismo (1946), 
y por Martin Heidegger, artífice de la Carta sobre el huma-
nismo (1946).

Existe también el humanismo marxista, que se nutre de 
los textos del joven Karl Marx (Ernst Bloch), el humanismo 
ecuménico, que busca el campo de intersección entre la fe 
cristiana y el marxismo (Adam Schaff), la psicología huma-
nista (Carl Rogers, Erich Fromm) que reacciona contra la 
psicología sin alma y el humanismo ateo (André Malraux), 
modalidad que estudió con profundidad el teólogo Henri de 
Lubac en su conocido ensayo El drama del humanismo ateo.

Más allá de la diversidad de formas y de expresiones que 
adopta el humanismo en el siglo xx, es posible entrever al-
gunas constantes que se repiten de forma transversal, lo que 
podríamos denominar un campo de intersección axiológico. 



16

Todos estos humanismos, por muy distintos que sean en sus 
presupuestos, defienden el valor inherente de todo ser hu-
mano, su dignidad intrínseca, ya sea por razones teológicas, 
ontológicas o históricas.

Se podría decir que las dos tesis que están latentes en 
la postura humanista son: El ser humano es el ser más digno 
que existe en el mundo (primera tesis) y el ser humano es 
cualitativamente diferente de cualquier otra realidad del mundo 
(segunda tesis). Las razones que sostienen estas dos tesis son 
distintas en uno y otro humanismo, pero en todos ellos se 
parte de estos dos pilares.

Esta visión humanista de la persona se concretó de una 
forma ética y jurídica en la Declaración universal de los derechos 
humanos (1948) en la que se afirma que el ser humano está 
dotado de una dignidad inherente (inherent dignity), es decir, 
que merece ser respetado por el mero hecho de pertenecer a 
la especie humana, por su ser, independiente de sus funcio-
nes, circunstancias o estados vitales que pueda sufrir. En el 
trasfondo de la conocida Declaración, el ser humano es un ser 
capaz de actos libres, que tiene que ser tratado con equidad 
y al mismo tiempo tiene el deber de tratar fraternalmente a 
sus semejantes.

Tanto en el transhumanismo como en el posthumanismo, 
el ser humano es un ser que puede y tiene que ser superado, 
un ser que ya no ocupa el lugar preeminente que le otorga el 
humanismo. En esta ideología, las fronteras entre la condición 
humana y la condición técnica se difuminan, así como en la 
filosofía animalista, las fronteras ontológicas, axiológicas y 
jurídicas entre la condición humana y la condición animal 
quedan reducidas a la mínima expresión.

La diferencia entre la criatura humana y la máquina  
es accidental y la distinción entre el ser humano y el ani-
mal es de grado y no de cualidad. En este libro que aquí os 
presentamos, exploramos la dignidad de la persona humana 
desde distintas vertientes, y también presentamos una ideo-



17

logía emergente que pone entre paréntesis las principales 
tesis del humanismo clásico. Tanto el transhumanismo como 
el animalismo cuestionan la sublime dignidad de la persona 
humana, el principal fundamento del humanismo europeo. 
Frente a este desafío, es imprescindible edificar, nuevamente, 
los argumentos decisivos que sostienen los derechos y las 
libertades de nuestra civilización.

Francesc Torralba



7

ÍNDICE

Proemio de Monseñor Joan-Enric Vives i Sicília............... 	 9

Prólogo de Francesc Torralba............................................... 	 15

GABRIEL AMENGUAL

La dignidad de la persona, esencia del humanismo.......... 	 19

GABRIEL MAGALHÃES

El mosaico cristiano de Occidente....................................... 	 45

FRANCESC TORRALBA

El sueño del transhumanismo y la contingencia del ser
humano.................................................................................... 	 79




