
5

ÍNDICE

Proemio de Monseñor Joan-Enric Vives i Sicília, Arzo-
  bispo de Urgell................................................................... 	 7

Prólogo de Francesc Torralba, Director de la Cátedra de 
  Pensamiento Cristiano....................................................... 	 11

El señor de los dígitos: internauta, poder simbólico y  
  responsabilidad en el ciberespacio, de Carles Ruiz....... 	 15

¿Qué entendemos por posverdad?, de Joan García del 
  Muro.................................................................................... 	 43

El compromiso con la verdad. Discernimiento cristiano,  
  de Francesc Torralba......................................................... 	 71



7

PROEMIO

El anhelo de la verdad forma parte del corazón de todo 
ser humano. Deseamos conocer lo que son las cosas, aunque 
algunas veces la verdad es difícil de digerir.

La veracidad es, justamente, el imperativo de decir la 
verdad, el compromiso por hacerla crecer en la sociedad y 
en el marco de nuestras relaciones. Con frecuencia constata-
mos, sin embargo, que la verdad está tergiversada, ocultada y 
escondida por parte de determinados intereses. Y no solo en 
los medios de comunicación social, sino también en nuestra 
vida cotidiana, en el marco de nuestras relaciones. También 
observamos que en el ágora social circulan falsas verdades, 
mensajes engañosos que crean un ambiente confuso y abonan 
el terreno de la desconfianza.

El Santo Padre Francisco en la 52 Jornada Mundial de 
las Comunicaciones Sociales se refirió en su mensaje al valor 
de la verdad. En él, nos invita a “redescubrir el valor de la 
profesión periodística y la responsabilidad personal de cada 
uno en la comunicación de la verdad”. 

Somos plenamente conscientes de lo que se dice en el 
Evangelio de san Juan: “La verdad os hará libres” (Jn 8, 32), 
por ello creemos que el deber de veracidad es imprescindible 
para alcanzar una sociedad adulta y libre. La búsqueda de 



8

la verdad es la base del trabajo científico, filosófico y teoló-
gico, y también debe serlo en el ámbito de la comunicación 
y de la vida política. A pesar de ello, observamos atónitos el 
crecimiento de noticias falsas en la gran esfera digital de las 
denominadas fake news.

El comunicador social se gana su credibilidad en la me-
dida en que es fiel a los hechos y los relata con la máxima 
objetividad de que es capaz. Cuando sucumbe al engaño, a 
la distorsión o al esperpento, pierde su credibilidad y por 
consiguiente deja de ser digno de crédito. Cuando las falsas 
verdades circulan por la red se daña gratuitamente la ima-
gen de personas y de instituciones y esto vulnera el derecho 
que toda persona física y jurídica tiene al honor, a la buena 
reputación y a su integridad moral.

Escribe el Papa Francisco en el mensaje citado: “El drama 
de la desinformación es desacreditar al otro, el presentarlo 
como enemigo, hasta llegar a la demonización que favorece 
los conflictos. Las noticias falsas revelan así la presencia de 
actitudes intolerantes e hipersensibles al mismo tiempo, con 
el único resultado de extender el peligro de la arrogancia y el 
odio. A esto conduce, en último análisis, la falsedad”.

Frente a la intoxicación digital que representan las fake 
news, hay que educar, en primer lugar, a los usuarios de la 
red, en su capacidad de discernimiento y de pensamiento 
crítico. No es lícito repetir miméticamente determinados 
mensajes sin contrastar su veracidad, sin preguntarse su base 
y verosimilitud. En este sentido, las instituciones educativas 
tienen una gran tarea a realizar: educar a los jóvenes en un 
uso responsable de las redes sociales y del consumo de no-
ticias en la nube digital. Se da la paradoja de que vivimos 
en un poblado de informaciones de cualquier tipo, pero al 
mismo tiempo experimentamos una profunda desconfianza 
de las fuentes de información, cosa que nos deja huérfanos 
y, curiosamente, más desinformados que nunca.



9

Escribe el Papa Francisco: “Las  fake news  se convierten 
a menudo en virales, es decir, se difunden de modo veloz y 
difícilmente manejable, no a causa de la lógica de compartir 
que caracteriza a las redes sociales, sino más bien por la co-
dicia insaciable que se enciende fácilmente en el ser humano”.

La persona libre no es esclava de intereses, ni está alie-
nada por tópicos, prejuicios o estereotipos. Busca la verdad 
con pasión y está dispuesta, si cabe, a deshacer sus cómodas 
pseudoverdades. La opción por la verdad no se puede enten-
der solo en el terreno conceptual. El cristiano está llamado 
a vivir su vida con integridad, con unidad de sentido, con 
coherencia, porque solo así es testimonio de Cristo vivo. La 
verdad es ser congruente con lo que se cree y serlo hasta las 
últimas consecuencias.

En la búsqueda de la verdad no estamos solos. El diálogo 
es el principal camino hacia el discernimiento de la verdad. No 
somos dioses. Estamos llamados a escucharnos y a aprender 
de los demás. “La verdad, por tanto —dice el Papa Francis-
co—, no se alcanza realmente cuando se impone como algo 
extrínseco e impersonal; en cambio, brota de relaciones libres 
entre las personas, en la escucha recíproca”. 

El Seminario que la Cátedra de Pensamiento Cristiano 
celebra anualmente en Sant Julià de Lòria (Principado de 
Andorra) fue un ámbito de diálogo, de intercambio de pala-
bras y de escucha para discernir cómo combatir las fake news 
y transitar del paradigma de la posverdad a la verdad. Las 
conferencias que se dictaron están publicadas en este libro 
para que el lector pueda persistir en su reflexión personal. El 
tema es de suma actualidad y está en juego ni más ni menos 
que la confianza social, la base de la vida en común. Como 
dice el Santo Padre Francisco: “El mejor antídoto contra las 
falsedades no son las estrategias, sino las personas, personas 
que, libres de la codicia, están dispuestas a escuchar, y permi-
ten que la verdad emerja a través de la fatiga de un diálogo 



10

sincero; personas que, atraídas por el bien, se responsabilizan 
en el uso del lenguaje”.

Monseñor Joan-Enric Vives i Sicília

Arzobispo de Urgell



11

El compromiso con la verdad presupone tener el valor 
de mirar. Vivimos de representaciones tópicas. Reducimos la 
complejidad de la realidad en pequeños compartimentos y en 
cada uno de ellos ponemos un conjunto de individualidades. 
Estas representaciones son pequeños mapas mentales, taxo-
nomías artificiales profundamente equívocas. En el mismo 
cajón ponemos individualidades muy distintas, pero, como 
tienen unas características comunes, las ponemos en el mismo 
segmento y las explicamos por las características genéricas.

Sin embargo, el individuo es inefable. No se puede concebir, 
ni se puede equiparar a los demás. Dejarse interpelar por él es 
atreverse a deshacerse de representaciones técnicas, desarre-
glar los mapas mentales y darse cuenta de una realidad muy 
obvia, que cada ser es único e irrepetible, que cada alumno es 
diferente, aunque todos estén sentados en la misma aula; que 
cada indigente es diferente, aunque todos pidan en la calle, 
que cada enfermo es singular, aunque todos estén en cama.

Hay individualidades que si tuviéramos la audacia de mi-
rar y de acoger a fondo, nos causarían una gran conmoción. 
Generalmente, sin embargo, pasamos de largo o bien no nos 
dejamos penetrar por sus ojos. Son figuras humanas que nos ad- 
vierten con su mirada, que nos suplican ayuda, que nos piden 
respuestas, pero que tratamos de esquivar, porque si tuviéramos 

PRÓLOGO



12

el valor de dejarnos interrogar por ellas, sentiríamos vergüenza 
de nosotros mismos. Vergüenza de no responder, vergüenza de 
no ayudar, vergüenza de ser tan insensibles.

Escribe el teólogo católico Johann Baptist Metz: “No te 
puedes dejar dominar por clichés sin ojos. Tienes que dejarte 
mirar sin más. Pues, ¿acaso no existe también en nosotros un 
miedo elemental a ser vistos, a ser mirados? ¿Quién soporta 
este torrente de miradas mudas, estos innumerables ojos de 
la miseria que clama al cielo, o que ya no clama porque hace 
tiempo que ha perdido el habla? De este ser mirados surge 
un horizonte de responsabilidad respecto a estados de situa-
ciones que no hemos provocado nosotros mismos. Estos ojos 
sin sueños ni deseos reclaman una solidaridad que va mucho 
más allá de nuestra sabida moral familiar y vecinal”.1

Este miedo elemental al que se refiere Johann Baptist 
Metz se traduce en un mecanismo de defensa, en una barrera 
puesta expresamente. Tengo miedo de lo que el otro me pueda 
decir, tengo miedo de lo que me pueda reclamar, tengo miedo 
que desordene mi sistema de valores y en consecuencia no 
me dejo mirar por él, no me dejo atrapar por sus ojos, no 
me pongo a merced de su relato, no estoy disponible. Esta 
indisposición es una expresión de falta de sensibilidad ética.

La incapacidad de soportar estas miradas mudas de perso-
nas que sufren gravemente y que nos solicitan una respuesta 
a través de sus miradas es una expresión de nuestra debilidad 
moral, de la debilidad de nuestro carácter. No estamos dispues-
tos a conmovernos, porque nos falta solidez y tenemos miedo 
de perdernos a nosotros mismos. Si nos amurallamos en el 
pequeño mundo, en las rutinas de cada día, en las pequeñas 
alegrías y tristezas, la vida se puede trajinar, pero si damos 
cabida a la tragedia de los demás, a sus ojos que nos miran 
con desesperación, todo se conmueve.

1.  J. B. Metz, Por una mística de los ojos abiertos, Herder, Barcelona, 
2013, pp. 56-57.



13

Lo que reclaman estas miradas es una respuesta solidaria, 
una ayuda mutua, pero para conseguirlo hay que resistirlas, 
dejar que perforen al personaje social que somos y darnos 
cuenta de que, más allá de los tópicos, de las clases sociales 
y de los segmentos, somos igualmente frágiles e indigentes, 
y estamos igualmente expuestos a la enfermedad, al enveje-
cimiento y a la muerte.

No obstante, con frecuencia, la respuesta que damos, lejos 
de expresar esta solidaridad básica y elemental con el otro, 
que se fundamenta en el sentimiento de unión, de interdepen-
dencia, es una huida hacia adelante, un acto de beneficencia 
que sirve para purgar, momentáneamente, la mala consciencia 
con la máxima velocidad posible y así espantar al demonio 
del miedo, el miedo de dejarnos mirar fijamente por los ojos 
de los que sufren.

Francesc Torralba

Director de la Cátedra de Pensamiento Cristiano



15

El mismo año que caía el muro de Berlín, Tim Berners-Lee 
empezaba a tejer una telaraña que muy pronto recibiría un 
nombre que ha llegado a ser central en nuestra vida: Internet. 
Un mundo se hundía y otro emergía. Treinta años después, 
se hace difícil pensar en el ser humano sin una máquina. De 
hecho, las personas están habituadas a traspasar, a través de 
múltiples pantallas, la frontera que separa estos dos mundos, 
y cada vez dedican más tiempo a vivir en el ciberespacio.1 
Asistimos a un cambio de mundo y la tecnología ha actuado, 
sin lugar a dudas, como palanca de este cambio, sobre todo 
la tecnología de la comunicación y de la información. Nos 
interesa fijarnos en nosotros mismos en calidad de audiencia, 
una audiencia que no tiene nada que ver con la que hasta 
no hace muchos años aún compartía sofá y miraba con los 
demás el televisor, una escena ya obsoleta. Porque la tecno-
logía también nos ha transformado y nos ha otorgado un 
poder inmenso. Somos la audiencia activa, fruto de un parto 

1.  En el conjunto de España, cada persona pasa en Internet un promedio 
de 5,18 horas diarias, según el informe de abril de 2019 de la plataforma 
WeareSocial [https://wearesocial.com/uk/digital-2019]. La encuesta Navegantes 
en la Red-AIMC-Asociación Para la Investigación de Medios de Comunicación 
de marzo de 2019 afirma que un 25,4 % de los internautas pasan entre 4 y 8 
horas en Internet, y casi un 15 % más de 8 horas [https://www.aimc.es/otros-
estudios-trabajos/navegantes-la-red/].

EL SEÑOR DE LOS DÍGITOS: INTERNAUTA, 
PODER SIMBÓLICO Y RESPONSABILIDAD  
EN EL CIBERESPACIO

Carles Ruiz



16

tecnológico que ha convertido al receptor en emisor de con-
tenidos que pueden tener alcance global. Pero, ¿de qué poder 
se trata? De poder simbólico. Todos tenemos aún la capacidad 
de influir en los acontecimientos y en el pensamiento de los 
demás. Por tanto, este poder simbólico se desplaza, rompiendo 
la hegemonía de las instituciones que históricamente habían 
tenido este poder, como los medios de comunicación. Y miles 
de millones de internautas pueden hacer uso de este poder de 
una forma sencilla, a través de cualquier dispositivo que 
nos conecte a la red. La importancia de esta metamorfosis 
comunicativa se vio reflejada en la portada de la prestigiosa 
revista Time, cuando designó como personaje del año 2006 
a los internautas (You) quizás con un exceso de entusiasmo, 
“para fundar y estructurar la nueva democracia digital”.2 
Nacía la denominada audiencia activa o audiencia partici-
pativa. Pero aquel optimismo inicial se ha ido apaciguando 
con los resultados de investigaciones empíricas que ofrecían 
una realidad menos entusiasta. Antes de concretar este nuevo 
poder simbólico que posee el internauta y su relación con la 
democracia, conviene hacer algunas reflexiones de contexto, 
sobre todo sobre la tecnología y el ser humano.

Elementos de un nuevo escenario

Una cuestión fundamental sobre la tecnología fue abor-
dada por el antropólogo Lluís Duch.3 Y lo hizo al comparar 
la técnica y la tecnología. En la primera, decía Duch, es el 
ser humano quien traza la finalidad. Es decir, construimos 
instrumentos u objetos porque antes hemos pensado que este 
objeto o instrumento nos resolverá un problema que tenemos 
planteado. Un vaso soluciona el problema de contener el agua 

2.  http://content.time.com/time/magazine/article/0,9171,1570810,00.html.
3.  Lluís Duch pronunció la conferencia “La crisi en la transmissió de 

valors” en la Facultat de Comunicació i Relacions Internacionals Blanquerna el 
8 de junio de 2017. Fue la conferencia inaugural del IX Congrés Internacional 
Comunicació i Realitat que organiza la Facultad.



17

que necesitamos para beber. En el caso de la tecnología, en 
cambio, es ella la que traza la finalidad. Desde este punto de 
vista podemos afirmar que determinadas tecnologías que están 
transformando profundamente nuestra vida social, lo hacen 
sin que haya existido ningún debate previo. Es decir, las pro-
fundas transformaciones que experimentamos se deciden en 
los despachos de las grandes empresas tecnológicas sin que 
las instancias legitimadas en democracia para hacerlo formen 
parte de ello.4 Es lo que el sociólogo Ulrich Beck denomina 
impolítica.5 El progreso substituye al consenso. No se trata 
de oponerse a las innovaciones tecnológicas, cosa que sería 
absurda. Lo que planteamos es que, en una democracia, la 
instancia política tiene que debatir sobre las repercusiones 
de la tecnología en la sociedad, tiene que trazar su finalidad. 
La síntesis de este primer aspecto sería: tecnología sí, pero 
para qué.

Una segunda cuestión que debemos tratar es la de las 
denominadas tecnologías intelectuales. La imprenta lo es. La 
TV lo es. Y lo que conocemos como Internet, también. Son 
tecnologías que afectan al conocimiento, que afectan a la for-
ma de entender el mundo. Porque orientan al pensamiento. 
Esta idea ya está presente, por ejemplo, en Karl Marx, que 
comprendió que la tecnología crea las estructuras a través de 
las cuales la gente percibe la realidad. “Lo que los individuos 
son depende, por tanto, de las condiciones materiales de 

4.  Rodríguez Fernández, R. (2019). “Cómo la tecnología cambia nuestros 
trabajos”. https://elpais.com/elpais/2019/07/03/opinion/1562170715_473763.html. 
La autora describe en este artículo algunas transformaciones importantes: 
“La desfiguración del tiempo y el lugar de trabajo y el borrado de fronteras 
entre la vida profesional y la vida privada, con instituciones centrales como 
el teletrabajo o el derecho a la desconexión; el fortalecimiento de los poderes 
empresariales de organización del trabajo, vigilancia y control del mismo que 
permite la tecnología y convierte a la empresa en poco menos que un gran 
hermano digital y cómo ello afecta a los derechos de intimidad y protección de 
datos de los trabajadores (…) Las anteriores cuestiones nos interpelan como 
sociedad, pero apenas están presentes en la agenda pública.”

5.  Beck, U. (1998). La sociedad del riesgo. Barcelona: Paidós.



18

producción”, afirma en su obra La ideología alemana.6 Como 
explica Neil Postman,7 esta relación que establece Marx entre 
condiciones tecnológicas, vida simbólica y hábitos psíquicos, 
no era original. Una idea que sintetizó en una célebre frase 
Marshall McLuhan: “El medio es el mensaje”. Por tanto, cuan-
do hablamos de Internet, no hablamos de una exprimidora, 
sino de una tecnología que, al menos, no tiene repercusiones 
epistemológicas.

Nicholas Carr sigue los pasos de los autores anteriores. 
Y le preocupa Internet, “un ecosistema de tecnologías de la 
interrupción”, una “cacofonía de estímulos”8 que dificulta 
nuestra atención. De hecho, cuando abrimos un dispositivo, 
establecemos dos combates por la atención. El de la propia 
tecnología que utilizamos, y el de los contenidos de los medios 
digitales o de los usuarios que nos persiguen para seducirnos. 
De esta forma, el pensamiento lineal que potencia la tecnología 
de la imprenta se ve alterado por informaciones que nos lle-
gan con “bombardeos cortos, descoordinados y con frecuencia 
solapados”. La tecnología de Internet nos desorienta por su 
sobrecarga cognitiva y con cada cambio de atención obligamos 
a nuestro cerebro a reorientarse, hecho que sobrecarga aún 
más nuestros recursos mentales. Esta sobrecarga cognitiva 
puede alterar la lectura y la comprensión.

Cada vez hay más voces que alertan sobre esta repercusión 
en el conocimiento. Escuchamos algunas de ellas. Sheri Ma-
digan, investigadora de la Universidad de Calgary, dirigió un 
estudio con 2.400 niños canadienses que concluyó que cuanto 
más tiempo pasaban frente a las pantallas a los dos o tres 
años, peor era su rendimiento a los tres y cinco años cuando 

6.  Mark, K.; Engels, F. (2014). La ideología alemana. Madrid: Akal.
7.  Postman, N. (2018). Tecnópolis. La rendición de la cultura a la tecnología. 

Madrid: Ediciones El Salmón.
8.  Carr, N. (2011). Superficiales. ¿Qué está haciendo Internet con nuestras 

mentes? Madrid: Taurus.



19

estaban sometidos a un test de desarrollo.9 En Finlandia, uno 
de los países de referencia mundial por lo que concierne al 
sistema educativo, hay preocupación por los descensos en el 
ranking Pisa. Una investigación de la Universidad de Helsin-
ki consideró que una de las razones de este descenso era el 
incremento en el uso de materiales digitales de aprendizaje.10 
Los estudiantes se distraen fácilmente con los dispositivos, que 
con frecuencia utilizan por cuestiones diferentes en el trabajo 
académico. Marianne Wolf está interesada en el impacto de 
los medios digitales en la lectura.11 La autora centra su aten-
ción en los procesos de lectura profunda que consisten en 
un conocimiento interiorizado, un razonamiento analógico e 
interferencia, en la toma de perspectivas y empatía, en el aná-
lisis crítico y en la generación de conocimientos. Y considera 
que estos procesos están amenazados por la lectura digital. Y 
un último apunte en forma de pregunta: ¿por qué los tecnó-
logos de Silicon Valley no quieren que sus hijos utilicen los 
dispositivos que ellos fabrican?12

Una tercera idea para continuar dibujando el contexto 
es terminológica. Si la realidad cambia, la pregunta es si los 
conceptos que hemos heredado del pasado son eficaces para 
explicar el cambio actual o son, como dice el sociólogo Ulrich 
Beck, conceptos zombis.13 En este caso, hay que reflexionar 
sobre la necesidad de una revisión de los conceptos que 
hemos utilizado hasta ahora, sobre todo cuando el objeto 

  9.  Salas, J. (2019). “Un nuevo estudio asocia el uso de pantallas 
con un peor desarrollo de los niños”. https://elpais.com/tecnologia/2019/01/27/
actualidad/1548622827_861352.html.

10.  Yle (2018). “Finland’s digital-based curriculum impedes learning, 
researcher finds”. https://yle.fi/uutiset/osasto/news/finlands_digitalbased_curriculum_
impedes_learning_researcher_finds/10514984.

11.  Wolf, M. (2018). Reader, Come Home: the Reading Brain in a Digital 
World. Nueva York: Harper Collins.

12.  Bowles, N. (2018). “A Dark Consensus About Screens and Kids 
Begins to Emerge in Silicon Valley”. https://www.nytimes.com/2018/10/26/style/
phones-children-silicon-valley.html?ref=nyt-es&mcid=nyt-es&subid=article.

13.	  Beck, U.; Willms, J. (2004). Conversations with Ulrich Beck. Cambridge: 
Polity Press.



20

de estudio —el ciberespacio— solo tiene una constante: el 
cambio continuo. Hasta no hace mucho, los estudios sobre 
comunicación hablaban sin problemas del espacio mediático, 
un espacio público en el que los medios de comunicación 
eran hegemónicos y tenían la llave para acceder a la audien-
cia. Pero la tecnología, como hemos dicho, ha posibilitado la 
irrupción de la audiencia activa, de las redes sociales, y ahora 
este espacio está habitado por miles de millones de individuos, 
de instituciones y también de medios de comunicación. Pero 
ya no sirve la denominación de espacio mediático. El cibe-
respacio es el nuevo territorio que se escapa de la geografía. 
Es un no lugar. Lo define el antropólogo Marc Augé.14 Si un 
lugar puede definirse como lugar de identidad, relacional e 
histórico, un no lugar es un espacio que no se puede definir 
como espacio de identidad, ni relacional ni histórico. No es 
un espacio antropológico. Augé considera que este no lugar 
posibilita una comunicación extraña, que pone en contacto al 
individuo con otra imagen de sí mismo. El no lugar presupone 
un mundo prometido a “la individualidad solitaria, al hecho 
provisional y a lo efímero”.

Otro concepto a revisar es el concepto habermasiano de 
esfera pública.15 Porque ya no está unificada, ni los medios 
de comunicación ejercen un rol hegemónico ni disponen de 
audiencias masivas. Quizás hemos de hablar en plural, de es-
feras públicas, porque Internet es un no lugar de audiencias 
hiperfragmentadas. Algunas veces, la propia tecnología esta-
blece la denominación y así hablamos de la Twittesfera o de 
la blogosfera. En otras ocasiones, las esferas nacen y mueren 
porque se articulan alrededor de públicos temporales que se 
desvanecen cuando acaba el interés por un tema en concreto. 

14.  Augé, M. (2008). Los no lugares. Espacios del anonimato. Una 
antropología de la sobremodernidad. Barcelona: Gedisa.

15.  Masip, P.; Ruiz, C.; Suau, J. (2019). “Active Audiencies and Social 
Discussion on the Digital Public Sphere. Review Article”. El profesional de la 
información, v. 28, n. 2, e280204.



© Joan García del Muro Solans, Carles Ruiz Caballero  
y Francesc Torralba Roselló, 2019

© del proemio: Joan Enric Vives i Sicília, 2019

© del prólogo: Francesc Torralba Roselló, 2019

© de esta edición: Milenio Publicaciones S L, 2020

Sant Salvador, 8 - 25005 Lleida (España)

www.edmilenio.com

editorial@edmilenio.com

Primera edición: junio de 2020

ISBN: 978-84-9743-909-1

DL: L 247-2020

Impreso en Arts Gràfiques Bobalà, S L

www.bobala.cat

Printed in Spain

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o transformación 
de esta obra solo puede ser realizada con la autorización de sus titulares, salvo excepción 
prevista por la ley. Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos,  
<www.cedro.org>) si necesita fotocopiar, escanear o hacer copias digitales de algún 

fragmento de esta obra.




